
  
    
		
			
				[image: РћР±Р»РѕР¶РєР°]
			
		
		
			
		

  


  
    Переводчик И. Белякова
 
 
 
 

    


    

    

    Берт Хеллингер

    Большой конфликт.  СПб.: Питер, 2025. 

    

    ISBN 978-5-4461-2214-1

     ООО Издательство "Питер", 2025

    

    Все права защищены. Никакая часть данной книги не может быть воспроизведена в какой бы то ни было форме без письменного разрешения владельцев авторских прав.

    
  


		
			Предисловие

			Конфликты — наша повседневная реальность. Они возникают там, где нам нужно добиться своего. Они служат росту, лучшему решению, расширению наших границ и, следовательно, в конечном счете — безопасности и миру. Это мелкие конфликты. Они хорошо нам знакомы. 

			Однако существуют и конфликты совершенно иного рода. В этих конфликтах действует воля к уничтожению, поэтому в них речь идет о предельном, о жизни и смерти, выживании и гибели. Это большие конфликты.

			Именно большим конфликтам в основном и посвящена эта книга. Возможно, кто-то считает, что такие конфликты нас почти не касаются, что они решаются где-то еще, далеко от нас. Но вглядевшись в себя, мы быстро увидим, как часто в глубине души мы испытываем желание, чтобы по отношению к другим, например неким преступникам, свершилась так называемая справедливость или чтобы тем, кто причинил нам вред, было плохо. В своем сердце мы часто желаем им самого худшего. ­Однако в эти моменты в нашей душе проявляется то же движение, которое в иных контекстах приводит к войнам или противоборствам, которое стремится нанести другим урон или погубить их. Следовательно, большие конфликты совсем не так от нас далеки, как нам бы того, наверное, хотелось.

			В книге речь идет прежде всего о движениях души, которые можно обнаружить за большими конфликтами. Как ни странно, именно эти движения мы часто относим к лучшим и особенно ценным. Дело в том, что за большими конфликтами действует уверенность в собственной правоте или — другими словами — за ними действует чистая совесть. По тому, что смертоносные конфликты ведутся обеими сторонами с чистой совестью и именно из этой совести они черпают свою энергию, мы видим, насколько она может быть опасна. В книге я разбираю как хорошие, так и опасные движения «чистой совести». При этом я обращаюсь к опыту семейной расстановки и пришедшим благодаря ей осознаниям. Они проливают свет на то, как можно постепенно высвободиться из разнообразных переплетений, в которые нас часто заводит наша чистая совесть.

			Таким образом, эта книга — в первую очередь помощь для тех, кто чувствует себя во власти таких конфликтов, не понаслышке знакомых и мне самому. На множестве примеров она показывает, как мы можем сохранить или заново обрести сердечный покой. Покой сердца позволяет нам быть по-настоящему человечными, обращенными к другим и связанными с ними уважением и любовью. Благодаря ему мы в конце концов находим наше подлинное, наше самое глубокое и наше самое изобильное счастье.

			Берт Хеллингер

		

	
		
			Введение и обзор

			Большой конфликт

			Воля к уничтожению

			Цель любого большого конфликта — убрать что-то с дороги и в конечном счете уничтожить. За каждым таким конфликтом действует воля к уничтожению. Какие силы или страхи ее питают? Прежде всего ее питает воля к выживанию. Когда наша жизнь оказывается под угрозой, мы либо убегаем, чтобы не быть уничтоженными кем-то другим, либо нападаем, то есть пытаемся уничтожить другого или хотя бы обратить его в бегство. Убрать с дороги другого или другое — крайняя степень воли к уничтожению.

			При этом речь, как правило, идет не только о том, чтобы убить другого, но и о том, чтобы завладеть им самим и его имуществом. Это тоже служит выживанию. Нас ужасает каннибализм, но это только видимость, ведь и сегодня бывают ситуации, когда люди обеспечивают свое выживание за счет других. Зачастую поглощение уничтоженного необходимо нам для выживания. Пусть мы питаемся в том числе и тем, что природа дарит нам сама, например, плодами растений, но остальное, в первую очередь животных, прежде чем съесть, мы должны убить.

			Так противны ли эти конфликты — и здесь прежде всего смертельные — человеческой природе? В случае крайней нужды они для нас неизбежны.

			Поскольку конфликты только с одной стороны обеспечивают выживание, а с другой — ставят его под угрозу, люди с самого начала пытались решать их и мирным путем: заключая договоры, проводя четкие границы, объединяя мелкие группы под общим руководством, принимая законы и т.д. Правовой порядок сдерживает смертельные конфликты в первую очередь благодаря тому, что монополия правителя на насилие не позволяет отдельным лицам или группам решать конфликты силовым путем.

			Этот порядок внешний. С одной стороны, он основан на согласии, но с другой — и это первостепенно — на страхе наказания вплоть до смертной казни и исключения из сообщества. То есть он утверждается силой и, следовательно, означает в том числе конфликт и борьбу. Но конфликт этот устроен так, что он служит выживанию группы и каждого ее члена.

			Таким образом, правовой порядок ставит рамки личной воле к уничтожению и защищает отдельного человека и группы от ее прорыва. Когда эти рамки рушатся, например во время войны, или когда силы правопорядка становятся недееспособными, например во время революции, изначальная воля к уничтожению снова вырывается наружу, что приводит к страшным последствиям.

			Смещение воли к уничтожению

			Внутри групп, где человек защищен от воли к уничтожению (как чужой, так и собственной) правовым порядком, она ­иногда смещается на другие уровни, находя выражение, к примеру, в политической, но также научной и идеологической полемике.

			В любой ситуации, где стороны покидают деловой уровень общения, мы видим действие воли к уничтожению. Вместо того чтобы сообща искать лучшее решение, сообща заниматься относящимся к делу наблюдением и проверкой его результатов, представители одной стороны прибегают к персональной дискредитации представителей другой стороны или другого направления, часто с использованием клеветы и оскорблений. Прорывающаяся здесь агрессия мало чем отличается от воли к физическому уничтожению. Объявляя другого врагом группы со всеми вытекающими отсюда последствиями, по своему чувству и намерению она точно так же нацелена на его уничтожение, по крайней мере моральное.

			Можно ли от этого защититься? Нет. Даже не вступая в этот конфликт, человек оказывается его заложником. Правда, есть опасность, что в ответ на агрессию он ощутит в себе такую же волю к уничтожению, побороть которую очень трудно.

			Справедливость

			Эти конфликты черпают свою энергию не только в воле к выживанию, но и в присущей всем людям потребности в уравновешивании «давать» и «брать», прибыли и убытков. Также мы знаем ее как потребность в справедливости. Мы успокаиваемся только тогда, когда баланс оказывается восстановлен. Поэтому справедливость является для нас высоким благом.

			Но всегда ли она такова? Быть может, она благо лишь в определенных рамках, когда речь идет о балансе добра? Ведь при уравновешивании ущерба и потерь потребность в справедливости имеет совершенно иные последствия.

			Поясню это на примере. Если кто-то сделал нам что-то плохое, мы помышляем о мести, то есть, чтобы выровнять ситуацию, мы тоже хотим причинить ему какое-то зло. С одной стороны, нами движет потребность в уравновешивании (здесь это потребность в справедливости), но с другой стороны, в нас говорит воля к выживанию и уничтожению. Мы стремимся не допустить, чтобы другой причинил нам боль или вред еще раз. Поэтому в своей мести мы нередко выходим за рамки потребности в уравновешивании и справедливости и причиняем другому больше страданий и ущерба, чем он нам. Теперь другой тоже помышляет как о справедливости, так и о мести, и таким образом конфликту между нами нет конца.

			Справедливость становится здесь предлогом для мести. От имени справедливости здесь снова прокладывает себе дорогу воля к уничтожению.

			Совесть

			Есть кое-что еще, что разжигает конфликт. То, что мы считаем добром, но что приводит к злу. Это чистая совесть. Как и справедливость, она тоже часто становится той лошадью, которую впрягают в повозку воли к уничтожению. Ибо всегда, когда кто-то считает, что он лучше других и потому прав в том зле, которое им причиняет, он действует под влиянием своей чистой совести.

			Но действительно ли эта совесть — его совесть? Это совесть семьи и группы, которые делают возможным его выживание. Это совесть группы, которая при помощи воли к уничтожению обеспечила свое выживание в конфликте с другими группами. Поскольку многие почитают ее чем-то священным, ею освящаются атаки на тех, кто мыслит и действует иначе, и даже их уничтожение. Отсюда берут начало священные войны, ведущиеся как на поле брани, так и внутри групп, когда инакомыслящие или инакодействующие воспринимаются как угроза их единству. Так же, как на войне, чистая совесть оправдывает и освящает здесь любые средства для достижения цели. Поэтому все призывы к совести или порядочности таких агрессоров остаются без ответа и уходят в пустоту. Не потому, что они злодеи, а потому, что их совесть чиста и они полагают, что борются за правое дело.

			В свою очередь тот, кто считает, что может взывать к их совести, делает это, исходя из другой совести, собственной чистой совести, и поэтому под ее влиянием он рискует прибегнуть к тем же средствам, что и они. Следовательно, искать решения для больших конфликтов на уровне справедливости и чистой совести бесполезно.

			Угроза, которую несет в себе новое

			Все, что меняет привычный уклад, воспринимается совестью как угроза, причем как совестью индивида, так и совестью его группы, если между ними вообще можно провести различие, ибо в конечном счете всякая совесть — это совесть группы. Новое угрожает единству группы и тем самым ее выживанию в прежней форме, ведь, впустив в себя новое, она распадется или будет вынуждена перестроиться.

			Многие политические идеологии, например коммунистическая, через какое-то время рухнули, поскольку не могли бесконечно противостоять воспринимаемой реальности. Правда, произошло это только после того, как ради выживания этих групп были казнены или погублены как-то иначе (например, обречены на смерть от голода, разразившегося вследствие этих идеологий) многие из тех, кто указывал на их иллюзорность.

			Только если группы, сформировавшиеся вокруг новых идей, достаточно сильны, чтобы защитить своих членов от воли к ­уничтожению со стороны старых групп, их приверженцы могут не бояться за свою жизнь. Кто слишком рано осмеливается выйти вперед, оказывается под угрозой. Предостерегающее тому ­свидетельство являют собой многие еретики и другие отступники.

			Но были ли злодеями те, кто распинал или публично сжигал еретиков на кострах? Они боролись за выживание своей группы и вместе с тем за свое собственное. Их воля к уничтожению ­служила выживанию, так что они следовали своей чистой совести.

			Интернализация отвергнутого

			Несмотря на то что под влиянием своей чистой совести кто-то — по каким бы то ни было причинам — кого-то отвергает, под давлением другой внутренней инстанции он вынужден дать этому отвергнутому место в своей душе. Это проявляется в том, что он вдруг начинает чувствовать в себе то, чего не приемлет в другом, например его агрессию. Только цель агрессии оказывается смещена. Она направляется не на тех же людей, что у отвергаемого им агрессора, а на других, тех, кого он с ним ассоциирует, хотя, возможно, между ними нет ничего общего. Поэтому ему остается невдомек, что в его случае речь идет просто о смещении, а импульс здесь тот же самый.

			Но странным образом некая скрытая внутренняя инстанция, восстанавливая равновесие, вынуждает чистую и в то же время слепую совесть наступить на собственные грабли и потерпеть неудачу.

			В этом контексте происходит еще одно смещение: с тем, что мы отрицаем и отвергаем в самих себе, мы боремся не в себе, а в другом человеке, как описано Фрейдом в его работах на тему проекций.

			Следующее смещение проявляется в том, что дети демонстрируют в своем поведении то, что отвергает кто-то из их родителей. Мы обнаруживаем это, к примеру, у многих ультраправых. Своим радикализмом они часто отдают дань уважения своему отвергаемому и презираемому матерью отцу. Но то же самое мы наблюдаем и у многих из тех, кто ведет с ультраправыми борьбу. Они делают это с той же агрессией и теми же средствами. Но все — с чистой совестью.

			Поле

			Мы сможем лучше понять эти взаимосвязи, если мы рассмотрим их, используя образ поля. Руперт Шелдрейк говорит здесь о духовном поле или расширенном разуме, по-английски это звучит как extended mind. По его наблюдениям, между живыми ­организмами существует коммуникация, понять которую можно, только предположив наличие некоего духовного поля, в границах которого они пребывают. Как иначе объяснить, что животное находит именно то растение, которое ему необходимо, чтобы справиться с физическим недугом, или что собака знает, когда ее хозяин отправляется домой? Только предположив существование такого общего поля, можно понять и феномены, проявляющиеся в семейной расстановке, например, что заместители определенных членов семьи, будучи расставленными в пространстве по отношению друг к другу, вдруг начинают чувствовать то же, что и те люди, которых они замещают, ничего о них до этого не зная.

			В этом поле все находятся в резонансе со всеми. Никто и ничто не может из него выпасть. В нем также продолжают деятельно присутствовать умершие и прошлое. Поэтому любая попытка кого-то исключить или от кого-то избавиться обречена на провал. Более того: из-за наших попыток избавиться от того, что мы исключаем, презираем или истребляем, оно лишь обретает в этом поле еще большую власть. Чем больше мы стремимся от чего-то избавиться, тем сильнее оно действует. До тех пор пока отторгнутое не получит признания и не займет причитающееся ему в поле место, поле будет пребывать в беспокойстве и беспорядке. 

			Поле и совесть

			Нам будет проще понять принципы действия совести, если рассмотреть их в связи с духовными полями. Очевидно, что наша жизнь протекает в разных полях, поэтому и совести у нас в них тоже разные. По реакции совести можно определить, как действует то или иное поле, кого оно охватывает, а кого или что исключает или выталкивает.

			Под влиянием чистой совести поле поляризуется. Это означает, что только за его частью или, применительно к человеческим отношениям, только за частью относящихся к нему людей признается право на принадлежность к этому полю. На языке совести те, кто имеет право на принадлежность, — это хорошие. Однако с позиции совести хорошим является лишь тот, кто одновременно отвергает и исключает другое. Но поскольку отвергнутое или исключенное никуда из поля не девается, а, напротив, лишь набирает в нем силу, оно все больше загоняет так называемых хороших в угол. Это проявляется в том, что им приходится постоянно отбиваться от так называемого зла в собственной душе и собственном окружении. Они изводят себя в борьбе с тенью своего света, пока у них не кончаются силы и пока они тоже не дают в себе место злу или не оказываются в его власти. Но без уважения к нему, с ощущением поражения и угрызениями совести.

			Так что же такое большой конфликт? Это конфликт между чистой и нечистой совестью. Из него вырастают самые не­примиримые конфликты между группами и в собственной душе.

			Ослепление

			Под влиянием чистой совести и непреодолимой потребности в принадлежности возникает движение, сопровождающееся слепым энтузиазмом. Оно вызывает эйфорию, высокое чувство невиновности, чистой совести и принадлежности, которое в то же время с неистовой яростью обращено против других. Оно же порождает готовность умереть в сочетании с волей к уничтожению по отношению к другим, причем людей в этих других никто не видит. Их анонимно бросают в топку для подогрева этой эйфории, словно на съедение слепому идолу, ради которого их убивают. В этом безумии и черпает силы большой и в то же время бессмысленный конфликт.

			Конечно, проявляться это безумие может в разной степени, но основное движение остается тем же. Собственное «я» охваченных им людей растворяется в коллективе анонимной группы, которую одна и та же чистая совесть заставила чувствовать свое превосходство над другими. Это движение вызывает восторг. В состоянии восторга восприятие притупляется или даже отключается и принимает черты бреда.

			Кто покидает восторженную толпу, чтобы опомниться и ­прийти в себя, тот больше не годится для большого конфликта. Он уже не позволит себя на него спровоцировать. Однако для него возникает опасность, что те, кто по-прежнему охвачен энтузиазмом, обратятся против него, как будто он предатель, и тогда он станет жертвой этого конфликта. Почему? Потому что у него уже нет той же чистой совести, что и у других.

			Заключение

			Большие конфликты начинаются в душе под влиянием чистой совести. В жертву этим конфликтам часто приносится и собственная жизнь, и жизни других людей. Таким образом, они превращаются в нечто священное, даже божественное, ради чего можно с готовностью поступиться самым высшим и последним, что у нас есть. Но только ради собственного бога. Этому богу и служат большие конфликты. Он их начинает и он за них вознаграждает. Как? В основном после смерти. Ибо жизнь здесь — та пища, которая постоянно подносится ему путем жертвоприношений, которая возвышает его в группе и обеспечивает его господство над ней.

			Есть ли тут для нас выход? Я ищу его в следующей главе.

			Большой мир

			Любовь

			Помимо конфликтов, которые возникают во многом под влиянием чистой совести и воли к выживанию, людям свойственно движение навстречу другим людям, потребность в контакте с ними и любопытство, желание лучше узнать друг друга.

			Начинается это движение с любви между происходящими из разных семей мужчиной и женщиной. С появлением новой пары сближаются и их семьи, образуя клан, в границах которого царит мир.

			Обмен

			Другой путь, позволяющий разным семьям и группам стать ближе и перестать друг друга бояться, — это «давать» и «брать», то есть обмен. Он выгоден обеим сторонам и потому крепче привязывает их друг к другу. Иногда через какое-то время они объединяются для защиты от угрозы со стороны других групп, чем увеличивают свои шансы на выживание.

			Когда в конфликте нужны союзники, они объединяются против общего внешнего врага. Тогда они наращивают взаимный обмен и сплачиваются еще больше. Таким образом внешняя угроза и внешний враг служат внутреннему миру.

			Совесть

			Одновременно эта группа вырабатывает общую совесть, под влиянием которой ее члены отмежевываются от других, тех, кто находится вне ее границ. Совесть побуждает их считать себя лучше и принижать других. За все, что идет на пользу собственной группе и должно выполняться как условие принадлежности к ней, совесть вознаграждает ощущением «хорошести» и «лучшести». В этой связи совесть приветствует и поощряет все, что направлено против других, не-членов группы, и служит отмежеванию и защите от них, включая агрессивные чувства, которые повышают готовность к конфликту и борьбе с ними. Мир внутри группы и обеспечивающая его чистая совесть — предпосылка для успешного преодоления конфликта снаружи.

			Бессилие

			Как же тогда устанавливается мир между группами, которые находились в конфликте друг с другом? Как правило, мир наступает лишь тогда, когда обе стороны больше не могут продолжать конфликтовать, когда их силы исчерпаны — при условии, что они были равны и обе понимают, что продолжение конфликта принесет им только потери. Тогда они заключают мир. Они проводят новые границы и обе их соблюдают, через некоторое время начинают обмен («давать» и «брать») и, может быть, даже объединяются в большее, совместное целое.

			Триумф

			Но что происходит, если одна группа победила и подчинила себе другую, и, может быть, даже попыталась ее истребить? Победившая группа утрачивает внутреннее единство. Таким образом, побежденная группа все же добивается своего. Поэтому с триумфом победившей группы начинается ее распад и постепенная гибель.

			Осознание

			Я описал это здесь лишь обзорно, в самых общих чертах. Как всегда в жизни, такое обобщение не будет справедливо для всей полноты конкретных ситуаций. Но речь об этом и не идет. При взгляде со стороны война и мир в их постоянном чередовании и взаимной зависимости представляются неизбежной судьбой. Так и есть, пока мы не видим более глубоких взаимосвязей между войной и миром в собственной душе и потому не можем прийти к некоторым ключевым осознаниям в их отношении.

			Одно из них заключается в том, что любой большой конфликт в конечном итоге заканчивается неудачей. Почему он обречен на неудачу? Потому что он отрицает очевидное и потому что он переносит вовне то, что может быть решено только в собственной душе.

			Я не хочу этим сказать, что таким образом можно решить все конфликты или что мы можем обойтись вообще без них. Конфликты — необходимая часть развития индивида и группы. Однако, опираясь на важные понимания, их можно решать иначе, более осмотрительно, с признанием различных потребностей и границ, в которых возможны совместные решения. Ибо в конечном счете всякий мир достигается путем отказа.

			Внутренний мир

			В каждом из нас постоянно происходит конфликт между разными чувствами, потребностями и стремлениями. Сами по себе все они важны, но добиться своего и достичь своих целей они могут лишь в той мере, в какой они считаются и согласуются друг с другом. С одной стороны, они что-то при этом приобретают, но с другой, принимая во внимание большее целое, они вынуждены от чего-то отказываться. Когда они находятся в балансе, нам хорошо и спокойно. Но пока они продолжают друг с другом конфликтовать, пока их границы и возможности не определены, мы испытываем дискомфорт, возможно, даже чувствуем себя затравленными, а иногда больными и обессиленными.

			Вопрос в том, идет ли здесь речь только о внутреннем конфликте или это внешний конфликт, который был перенесен вовнутрь? Речь идет о перенесенном наружу внутреннем конфликте. Чтобы было проще понять это взаимодействие между «внутри» и «снаружи», я еще раз вернусь к духовным полям.

			Мир в духовном поле предполагает, чтобы за всеми, кто к нему относится, признавалась равная к нему принадлежность. Это становится возможным лишь тогда, когда так называемые хорошие распознают зло и опасность, которые таит в себе их чистая совесть. Только тогда они могут выйти за ее пределы — пусть даже с чувством вины и угрызениями совести. Только тогда они могут дать в этом поле полноправное место отвергнутому, прежде всего отвергнутым другим людям.

			Восприятие

			Внутри поля восприятие относящихся к нему людей ограни­ченно. В поле повторяются различные модели, в том числе модели человеческого поведения. Происходит это главным образом потому, что отвергнутое и отвергнутые с такой же чистой совестью отвергают тех, кто отверг их самих, так что конфликт между ними представляет собой не что иное, как конфликт двух противостоящих друг другу чистых совестей. Каждая сторона ограниченна в своем восприятии и каждая пребывает в иллюзии, что сможет наконец победить другую и избавиться от нее. Поэтому колесо конфликта крутится таким образом, что бывшие хорошие оказываются плохими, а бывшие плохие — хорошими.

			По наблюдениям Руперта Шелдрейка, поле может измениться только в том случае, если его приведет в движение новый импульс извне. Этот импульс представляет собой нечто духовное, то есть он возникает из нового осознания. Сначала поле сопротивляется этому осознанию и стремится его подавить. Но как только им оказывается охвачено достаточное количество его членов, в движение приходит и все поле в целом. Тогда оно может открыться для новых осознаний, оставить устаревшее в прошлом и начать действовать по-другому.

			Таким новым осознанием может быть, например, то, что большие конфликты коренятся в разных чистых совестях, из которых они черпают свою агрессивную энергию.

			Другое новое осознание принесла семейная расстановка и ее дальнейшая модификация — движения души. В них обнаружилось, что если дать заместителям в расстановке достаточно времени, чтобы они могли сосредоточиться, и не вмешиваться извне, то они вдруг оказываются охвачены движением, которое всегда идет в одном направлении: оно на более высоком уровне соединяет то, что прежде было разделено. Эти движения души приводят нас на путь познания, в конце которого большие конфликты теряют свое очарование и свой смысл. Ибо эти движения выходят за границы чистой совести и вместе с тем за границы собственной группы. Они соединяют прежде разделенное в некое большее целое, которое обогащает и приводит к прогрессу обе стороны.

			Другая совесть

			На уровне движений души действует другая совесть. Так же, как совесть, которую мы ощущаем как вину и невиновность, в ощущениях проявляет себя и совесть, которая за пределами нашей группы приводит нас к созвучию с чем-то бóльшим и на более высоком уровне соединяет то, что раньше друг другу противостояло. Правда, происходит это только тогда, когда мы уже прошли какую-то часть пути, выводящего нас за пределы нашей прежней совести. Эта другая совесть дает о себе знать ощущением покоя или тревоги, сосредоточенного внутреннего равновесия или бесцельности, спешки и непонимания, что дальше. Не говоря уже о том, что, утрачивая сосредоточенность, мы снова оказываемся под влиянием чистой и нечистой совести. Ибо созвучие означает, что я пребываю в согласии со многим и в конечном счете со всем, поэтому я никому не враг. Во власти же чистой совести я связан лишь с одной стороной, а с другой конфликтую, вплоть до желания ее уничтожить.

			Поэтому войти в сферу влияния другой совести — значит оставить образы врага в прошлом. Пусть на этом уровне тоже есть конфликты — они необходимы для роста и развития, — но без образа врага и воли к уничтожению. И прежде всего — без истовости и восторга.

			Так где же начинается большой мир? Там, где прекращается воля к уничтожению, чем бы она ни оправдывалась, и там, где мы признаем, что нет людей лучше или хуже нас. Все по-своему переплетены и поэтому связаны, не больше и не меньше, чем мы. В этом смысле мы все одинаковы.

			Когда мы это поймем и признаем, когда мы поймем, что наши совести делают нас несвободными, мы сможем пойти навстречу друг другу без всякого высокомерия. Уважая установленные для нас границы, мы сможем выглянуть и выйти за пределы нашей прежней чистой совести и соединиться в чем-то большем. 

			Здесь начинается большой мир.

			Другая любовь

			Путь к этому миру прокладывает другая любовь, любовь, которая выводит нас за пределы чистой совести. Иисус описал этот путь, сказав: «Будьте милосердны, как и Отец Мой небесный милосерд, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных».

			Такая любовь ко всем, какие они есть, — это другая, большая любовь, за пределами добра и зла и за пределами больших конфликтов.

		

	
		
			Узы судьбы

			Вступление

			Когда на моих курсах по семейной расстановке открывалось что-то особенное, участники часто ждали от меня подробных объяснений тех осознаний, которые к этому привели, и тех, которые из этого вытекали. Так возникли промежуточные размышления по многим темам. В этой главе я приведу такие размышления на тему судьбы и дополню их некоторыми примерами.

			Эти размышления были своего рода паузами, во время которых мы переводили дух после одной расстановки и собирались с силами для другой. В них слышится то, что им предшествовало, и намечается то, что еще будет нас занимать. Они не готовились заранее, но возникали сами собой из живого процесса. В них нет окончательности, но есть развитие, иногда в них что-то повторяется, а иногда чего-то не хватает, но все же, поскольку многое в них лишь обозначено, им присуща особого рода насыщенность.

			Какие-то из них имеют больше отношения к теме книги, какие-то меньше. Но каждый раз в них звучит что-то новое и по-своему трогает душу.

			Другая судьба

			Каждый человек, встреча с которым оборачивается более близким контактом, становится нашей судьбой — а мы его. Ни мне, ни ему этого не избежать. Мы вовлечены в такое количество отношений, что наша жизнь, хотим мы того или нет, протекает в настоящей «паутине» личных судеб. Иногда, когда кто-то пытается уйти от своей судьбы или вины, кто-то другой берет ее на себя, как если бы это была его собственная судьба. И оказывается переплетен с чужой судьбой. Когда такое переплетение обнаруживается, например в семейной расстановке, из него до какой-то степени можно выйти. Это переживается как освобождение.

			Переплетения такого рода неизбежны. Некоторые люди остаются в плену переплетений так или иначе всю свою жизнь. В какой-то мере мы все ими связаны, но некоторые особенно трагическим образом. 

			Вопрос в том, плохо ли это — быть связанным с чьей-то судьбой? Кто нам сказал, что мы имеем право освобождаться из таких переплетений? А если мы из них освобождаемся — что тогда? Становимся ли мы в самом деле свободнее? Или сразу попадаем в другое переплетение? Если мы соглашаемся в душе с переплетениями, такими, как они есть, и отдаемся им как тому, что находится в ведении бо́льших сил, то, оставаясь в них, мы становимся внутренне свободными.

			Судьба — вот что ограничивает нашу свободу, и мы не знаем почему. Так, для одной женщины ее особой судьбой стало то, что ее сестра-близнец умерла при рождении. В этом нет ее вины, но это оказывает влияние на всю ее жизнь. Уйти от этой судьбы было не в ее власти. Смерть ее сестры стала судьбой и для ее сына. И для него она тоже была неизбежна. 

			В семейной расстановке нам иногда удается увидеть, как действует судьба. Когда она открывается, с ней можно примириться. Тогда судьба часто становится к нам дружелюбной. Это не значит, что она обязательно делается легкой, но приняв ее и доверившись ей, даже если она тяжела, мы обретаем силу, которой нет у других. Приведу пример.

			Пример. Мать и сын

			Фрагмент курса в Мехико в 2003 году

			У 14-летнего подростка пропало желание учиться в школе. Беспокоясь за него, учительница мальчика отправилась к его родителям, чтобы обсудить проблему. Они тоже не знали, как быть, и приняли решение сделать семейную расстановку. Тогда они вместе с ребенком пришли на курс, который я в то время проводил для родителей и учителей трудных детей. Я сделал для них расстановку. Мальчика я поставил рядом с его учительницей, а напротив них — обоих родителей. 

			Посмотрев на мальчика, я увидел его грусть. Я сказал ему: «Тебе очень грустно». Он заплакал. У его матери тоже потекли слезы. Уже благодаря этой короткой интервенции стало ясно, что проблема мальчика связана с его матерью. Но не столько с ней самой, сколько — как мне показалось — с чем-то, что произошло в ее семье. Поэтому я спросил мать: «Что случилось в твоей родительской семье?» Она ответила: «У меня была сестра-близнец, которая умерла при рождении».

			Тогда я ввел в расстановку заместительницу для ее сестры-близнеца. Она стояла на некотором расстоянии и смотрела вовне. Сразу стало видно, что мать тянуло к ее умершей сестре. Я поставил ее за спиной у сестры и спросил, как она себя там чувствует. Она ответила: «Здесь мне хорошо». То есть одно это движение показало, что мать хотела уйти вслед за сестрой в смерть.

			Затем я снова поставил мать рядом с ее мужем, а за сестрой вместо нее я поставил ее сына. Когда я спросил, как он себя там чувствует, он сказал: «Здесь мне хорошо». Это второе движение позволило обнаружить, что мальчик хотел вместо матери уйти к ее сестре, то есть он был готов вместо матери последовать за ней в смерть. Неудивительно, что ему было грустно и больше не хотелось учиться.

			Решение

			Прежде чем продолжить этот пример, я хочу подробнее описать, что за короткое время обнаруживается благодаря семейной расстановке и какие последствия события из прошлого семьи могут иметь для тех, кто появляется в ней позже.

				1.	Сами того не сознавая и не имея возможности сопротивляться, мы оказываемся переплетены с судьбами других членов семьи. То есть на наши чувства и поведение часто влияют прошлые судьбы в нашей семье. 

				2.	Семьей как целым управляет некая сила, которая охватывает всех ее членов и берет их на службу, чтобы обеспечить соблюдение определенных порядков. 

				3.	Самый важный порядок, который защищает эта сила, заключается в том, что никто из членов семьи не должен быть из нее исключен. Если такое все же происходит, например, если о ком-то забывают или не хотят вспоминать, поскольку это связано с горем и болью, то это имеет далеко идущие последствия, в чем мы имели возможность убедиться в ситуации с умершей сестрой-близнецом. 

				4.	Первым таким последствием здесь стало то, что мать хотела уйти за своей сестрой в смерть. Она чувствовала тоску и тягу к ней, говоря ей в душе: «Я последую за тобой», но не осознавая, что это за собой влечет. 

				5.	Вторым последствием стало то, что ее сын, когда почувствовал в своей матери эту тягу, сказал в душе: «Лучше я, чем ты», причем он тоже этого не осознавал.

			Конечно, мы задаем себе вопрос: что могло бы освободить мать и сына из этого переплетения? Решение обнаружилось, когда я поставил умершую сестру рядом с матерью. Они посмотрели друг другу в глаза и с глубокой любовью обнялись. То есть умершая сестра была снова с любовью принята в семью. Ей больше не нужно было стоять в стороне. 

			Благодаря этому в семье все изменилось. Мать смогла повернуться к мужу и сказать ему: «Теперь я остаюсь». Потом она смогла повернуться к сыну и сказать: «Теперь я остаюсь, и ты тоже можешь остаться». Лицо мальчика сразу же просветлело, а его грусть испарилась.

			Душа

			В приведенном выше примере я работал с самими клиентами и лишь для умершей сестры-близнеца взял заместительницу. Но можно работать и только с заместителями. То есть я мог с таким же успехом выбрать заместителей для родителей и мальчика и попросить мать поставить их по отношению друг к другу. Результат был бы тот же самый. Ибо семейная расстановка показывает, что заместители чувствуют и ведут себя так же, как те, кого они замещают, хотя они ничего о них не знают. Они связаны с ними общим знающим полем или, как я предпочитаю говорить, общей душой. Через эту душу члены семьи связаны в расстановке с заместителями, а заместители — с членами семьи. Так что, когда в расстановке получается найти решение, оно непосредственно отражается в том числе на отсутствующих членах семьи, хотя они ничего о нем не знают. 

			Так, в Израиле в ходе семейной расстановки выяснилось, что трое сыновей клиентки хотели уйти в смерть вслед за их рано умершим отцом. Каждый из них говорил ему в душе: «Я последую за тобой». Так и отец говорил в душе своим убитым во время холокоста родителям: «Я последую за вами». По крайней мере, такая картина открылась в расстановке. Во время этой работы заместитель отца сказал заместителям своих сыновей: «Если вы действительно меня любите, продолжайте жить». После этого все сыновья по очереди сказали отцу: «Я уважаю жизнь, которую ты мне подарил, я чту ее и крепко за нее держусь. Я буду жить дальше». На следующий день один из сыновей позвонил матери из Индии и, понятия не имея о расстановке, спонтанно сказал ей: «Теперь я буду жить дальше».

			Кто виноват или что виновато?

			Некоторые люди, видя, что в их семье произошло что-то плохое, или что отношения распадаются, или что кто-то тяжело заболел, задаются вопросом: кто в этом виноват или что в этом виновато?

			Что вызывает в душе этот вопрос? Что за ним стоит? Они думают: «Если я буду знать, чья в этом вина, моя или чья-то еще, значит, это можно было предотвратить или изменить». Когда человек спрашивает себя: «Где здесь вина?», в этом подспудно присутствует представление о том, что в его власти (или во власти кого-то другого) было это изменить. То есть он полагает, что этой судьбой можно было управлять.

			Признать, что происходит что-то тяжелое и никто в этом не виноват, просто такова воля судьбы, трудно. Например, когда кто-то заболевает или кончает жизнь самоубийством, или когда распадаются отношения. Но такая позиция была бы адекватной. Тот, кто занимает такую позицию, обретает покой. Он отказывается от представления, что это было в его власти. И тогда у него появляются силы на что-то новое. В этой связи я тоже приведу пример.

			Пример. Детское жертвоприношение

			Фрагмент курса для онкологических больных в Зальцбурге в 2000 году

			РАЙНХАРД: У меня карцинома простаты, а средняя дочь уже пять лет страдает анорексией. Это все очень тяжело. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Знаешь, что означает анорексия? Какая динамика за ней стоит? Твоя дочь в душе говорит: «Лучше исчезну я, чем ты, дорогой папа». Это широко распространенная динамика при анорексии. А в чем заключается решение? Скажи своей дочери: «Я остаюсь».

			В семейной расстановке три дочери стоят напротив матери. Сам Райнхард встал за своей женой. Видно, что он хочет уйти из семьи. Он делает несколько шагов назад и разворачивается. Хеллингер ставит дочь с анорексией спиной перед отцом, как если бы она не давала ему уйти.

			ХЕЛЛИНГЕР дочери с анорексией: Как ты себя там чувствуешь?

			ДОЧЬ: Мне хочется плакать. Но в каком-то смысле это избавление. Так лучше, чем раньше. 

			ХЕЛЛИНГЕР заместителю Райнхарда: Что у тебя изменилось с тех пор, как она стоит перед тобой?

			РАЙНХАРД: Мне лучше.

			ХЕЛЛИНГЕР Райнхарду: Когда твоя дочь уходит, тебе становится лучше. Это похоже на тайное детское жертвоприношение, старый обычай, который здесь по-прежнему в силе и для родителей, и для ребенка. У родителей есть представление, что если ребенок уйдет, то им можно будет остаться. А у ребенка — что если он уйдет, то родители смогут остаться. 

			Послание родителей или, точнее, послание отца в адрес ребенка звучит так: «Умри, чтобы я мог остаться». Ребенок говорит тебе: «Я умру, чтобы ты мог остаться». То, что здесь происходит, это очень архаичная динамика.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Когда мы сталкиваемся с чем-то подобным, решение нужно искать в родительских семьях. На уровне одной только нынешней семьи решения не существует. 

			Райнхарду: Добрая воля здесь не поможет — ни твоя, ни твоей жены. Нам нужно найти другое решение для ребенка. 

			Отрицаемая несправедливость

			ХЕЛЛИНГЕР Райнхарду, когда тот упомянул, что семья его жены была выслана из Чехии: Родители твоей жены были нацистами?

			РАЙНХАРД: Нет, совсем наоборот. Там была такая ситуация, что немцев высылали, и им пришлось все бросить и уехать.

			ХЕЛЛИНГЕР: Твой аффект тебя выдает, твой моментальный ответ с этим аффектом тебя выдает.

			Хеллингер выбирает трех женщин и одного мужчину в качестве заместителей для чехов и ставит их рядом друг с другом. 

			ХЕЛЛИНГЕР жене Райнхарда: Что изменилось?

			ЖЕНА: Мне приятно их видеть. Мне очень приятно их видеть. 

			ХЕЛЛИНГЕР: У тебя есть идеи, кто это?

			ЖЕНА: Я не знаю, но мне приятно их видеть. Тут что-то есть. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Это заместители чехов. 

			ЖЕНА: Мне нравится на них смотреть.

			Жена идет ко второй чешской женщине, и та ее обнимает. Затем она встает рядом с ней. 

			ХЕЛЛИНГЕР жене: Как ты сейчас?

			ЖЕНА: Мне здесь хорошо, а еще я становлюсь здесь большой.

			ХЕЛЛИНГЕР первой чешской женщине: Что у тебя происходит?

			ПЕРВАЯ ЧЕШКА: У меня сильно бьется сердце. Для меня это как-то не совсем верно. Меня что-то тянет.

			Она делает шаг вперед и смотрит при этом в пол. Она как будто в нерешительности. Потом она разворачивается, смотрит на других чехов и медленно ложится перед ними на пол. 

			Хеллингер выбирает заместителей для родителей жены и ставит их перед лежащей на полу чешской женщиной. Третью чешку начинает бить сильная дрожь.

			ХЕЛЛИНГЕР матери жены: Что у тебя?

			МАТЬ ЖЕНЫ: Я ужасно боюсь. Оттуда, спереди, я чувствую угрозу. Я хочу к детям. Думаю, там мне будет лучше. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Иди со своим движением.

			МАТЬ ЖЕНЫ: Я не могу двигаться.

			ХЕЛЛИНГЕР отцу жены: Что у тебя?

			ОТЕЦ ЖЕНЫ: Когда я смотрю на чехов, мне бесконечно грустно. 

			ХЕЛЛИНГЕР третьей чешке: Что у тебя?

			ТРЕТЬЯ ЧЕШКА: Я полностью сосредоточена на отце жены и думаю: «Только ничего мне не делай».

			Она по-прежнему сильно дрожит.

			Теперь и мужчина-чех ложится несколько в стороне на пол. Вторая и третья чешки тоже ложатся на пол. 

			ХЕЛЛИНГЕР родителям жены, когда те хотят отвернуться: Вы должны смотреть на мертвых, вы должны смотреть.

			Родители жены по-прежнему стоят неподвижно и смотрят на мертвых. Затем мать жены отводит взгляд.

			ХЕЛЛИНГЕР родителям жены: Ложитесь к ним.

			Детям: Идите к вашим родителям, все трое. Встаньте напротив них. 

			Дети встают напротив родителей и чувствуют, что их к ним тянет. 

			ХЕЛЛИНГЕР отцу жены: Как ты чувствуешь себя теперь?

			ОТЕЦ ЖЕНЫ: Где-то на периферии я понимаю, что произошло с чехами. Для меня это очень хорошо. 

			МАТЬ ЖЕНЫ: У меня такое ощущение, что лечь рядом с ними было для меня единственным вариантом. Все остальное было бы невозможно.  

			ХЕЛЛИНГЕР группе: По движениям заместителей можно сделать вывод, что родители жены были как-то причастны к смерти чехов. Вся динамика здесь и ее интенсивность показывают, что что-то такое было. А еще мы увидели, что преступники находят покой только тогда, когда лежат рядом с мертвыми жертвами — что бы там конкретно ни произошло, — и что жертвы успокаиваются только тогда, когда принимают к себе преступников.

			Одна из мертвых кладет руку на руку отца жены. Теперь они ­соединились. Завершением процесса решения для тех и для ­других, для преступников и жертв, становится то, что они приходят друг к другу. Когда они вместе, живые могут отвернуться, как это произошло здесь. Тогда прошлое больше не будет их тяготить. 

			ХЕЛЛИНГЕР жене: Как ты себя сейчас чувствуешь?

			ЖЕНА: Очень хорошо.

			ХЕЛЛИНГЕР Райнхарду: А ты?

			РАЙНХАРД: Сначала мне было очень грустно, но теперь лучше. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Это пример того, сколько всего, вероятно, еще остается под спудом и отрицается в Германии и Австрии — и преступлений, и беззакония. Мы видим, сколько потомков из-за этого страдает — третье поколение, даже уже четвертое. А путь к примирению здесь такой: преступникам нужно увидеть жертв, посмотреть им в глаза, встретиться с ними лицом к лицу. Тогда возникнет это движение. У жертв здесь не было ненависти, совсем. Самое главное здесь — это уважение к жертвам, и чтобы преступники в конце легли рядом с ними. 

			Райнхарду: Я расскажу тебе еще одну историю, которая важна для тебя и твоей дочери, у которой анорексия. 

			Любовь

			Одному мужчине ночью приснилось, что он слышит голос Бога, который сказал ему: «Встань, возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, и принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе».

			Наутро мужчина встал, посмотрел на своего сына единственного, которого любил, посмотрел на жену свою, мать ребенка, и посмотрел на своего Бога. Он взял сына, повел его на гору, построил алтарь, связал ему руки и достал нож, чтобы его убить. Но тут он снова услышал голос и вместо сына зарезал овцу.

			Как сын смотрит на отца?

			Как отец смотрит на сына?

			Как жена смотрит на мужа?

			Как муж смотрит на жену?

			Как они смотрят на Бога?

			И как на них смотрит Бог — если он существует?

			Другому мужчине ночью приснилось, что он слышит голос Бога, который сказал ему: «Встань, возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, и принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе».

			Наутро мужчина встал, посмотрел на своего сына, единственного своего, которого любил, посмотрел на свою жену, мать ребенка, и посмотрел на своего Бога. И сказал в ответ Ему в лицо: «Я этого не сделаю!»

			Как сын смотрит на отца?

			Как отец смотрит на сына?

			Как жена смотрит на мужа?

			Как муж смотрит на жену?

			Как они смотрят на Бога?

			И как на них смотрит Бог — если он существует?

			Группе: Я не буду ничего тут добавлять. Но эта история показывает, что для решения очень часто требуется невероятное внутреннее развитие. 

			Движения души

			УЧАСТНИК: Как, если не в семейной расстановке, можно ­обнаружить несправедливость, о которой никто пока так и не знает?

			ХЕЛЛИНГЕР: Семейную расстановку можно рассматривать лишь как один из способов получить доступ к тому, что скрыто. Если научиться идти с движениями души, возможностей станет больше. Когда скрытое выходит на свет и проявляются разрешающие движения души, как было сейчас здесь, этот опыт и этот образ нас уже не покинут. Встретившись в ­других ситуациях с чем-то подобным, мы уже будем знать шаги к примирению и уважению. Это добавит что-то к тому, что мы наблюдали здесь, и движение к примирению продолжится.

			Недавно я был в Израиле и делал там расстановки. В этих расстановках была особая сила. В конце там проявились те же движения к примирению, что и здесь. Но еще там было очевидно, что движения к решению нельзя взять в свои руки, как если бы мы были призваны искать такие решения для других. Они рождаются сами из движений души.

			Терапия и политика

			УЧАСТНИК: Вы сказали, что те осознания, которые приносит эта работа, нельзя просто брать и переносить на политику. И если бы мы попытались добиться чего-то таким путем, это было бы плохо. Вы не могли бы сказать еще пару слов на эту тему?

			ХЕЛЛИНГЕР: Как терапевт я не имею права выходить на уровень политики. Там действуют другие силы. Я отдаю себе отчет, что политика призвана по-своему действовать в направлении примирения. У политиков все же другое предназначение, и нам нельзя смешивать политическое и терапевтическое. Здесь это была терапевтическая работа для семьи Райнхарда. Если бы мы захотели сделать из этого политическое движение, это скорее бы что-то отняло, чем прибавило. Движениям души это не нужно. Они достаточно сильны и действуют в свой срок. Возможно, через какое-то время изменение сознания произойдет и в более широком поле.

			Нужно иметь в виду и то, что эта динамика действует во множестве разных контекстов. Между жертвами холокоста и нацистскими преступниками она, как правило, интенсивней, чем здесь, хотя здесь она тоже была очень сильной. Эту проблематику можно наблюдать и в других странах, и там она требует аналогичных решений. Например, нечто подобное мы наблюдали в Чили между жертвами режима и преступниками, в Буэнос-Айресе у матерей пропавших там без вести, в Испании между жертвами гражданской войны с обеих сторон. Расстановка с жертвами гражданской войны в Испании снята на видео и описана в книге «Wo Ohnmacht Frieden stiftet»1. Там можно видеть, как мертвые с одной стороны и с другой стороны по собственной инициативе начинают движение друг к другу и потом лежат рядом, наконец примирившись.

			Солдаты, оставшиеся в живых

			Есть еще одна динамика, о которой нужно помнить в этой связи. Она касается вернувшихся с войны солдат. Многие из них испытывают глубокое желание лечь рядом со своими мертвыми товарищами и мертвыми врагами, с теми и другими. Эти трогающие душу движения мы тоже наблюдаем в расстановках. Приведу пример.

			В Вашингтоне я делал расстановку для одного мужчины, отец которого еще ребенком учился в военной школе, а во время Второй мировой, будучи офицером, командовал подразделением, захватившим остров Иводзима. Взятие острова сопровождалось большими потерями. В расстановке отец клиента стоял словно мертвый. Затем мы поставили пятерых из его боевых товарищей, погибших в ходе этой операции. Его сын чувствовал невероятно сильное притяжение к погибшим товарищам своего отца. Его было не удержать, его словно тянула к ним некая неодолимая сила. В качестве последней попытки его остановить я поставил перед ним его сына. Но он сказал ему: «Ты меня не остановишь. Я хочу к ним, а ты мне безразличен». Это была правда. Настолько сильна была эта тяга.

			Тогда я сказал ему: «Теперь посмотри своему сыну в глаза». Только в тот момент, когда он посмотрел сыну в глаза, чары разрушились. Тем, кто на самом деле хотел уйти к мертвым товарищам, был, конечно, отец этого мужчины. Но в такой ситуации у потомка возникает это движение, стремление сделать это за своего отца. 

			Так что движение к жертвам можно наблюдать в разных контекстах. Его нельзя ограничить только жертвами и преступниками холокоста. Эти движения присутствуют во многих контекстах, и мы должны сходным образом направлять их для тех, кого они затрагивают, к примирению. Таким образом мы служим миру. Если внутренне отдаться этим движениям, мы почувствуем глубокий покой. Когда мы смотрим только на количество жертв, например на два миллиона погибших, от нас ускользают отдельные судьбы. Но если представить себе, как они, эти два миллиона, лежат тут по отдельности, это совсем другое дело.

			В конечном счете все — жертвы 

			Есть еще кое-что, о чем тут нужно помнить: преступников — в том смысле, что они злодеи, — не бывает. В таких судьбах проявляются движения, за которыми стоит сила, берущая на службу и преступников, и жертв. Только в конце жертвами оказываются они все. Это по-новому проливает свет и на наши религиозные представления.

			Здесь, в расстановке Райнхарда, когда они все лежали на полу, больше не было преступников и жертв. Только жертвы. 

			Пример. Чехи и немцы

			Фрагмент курса в Праге в 2004 году

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Вацлав попросил меня с ним поработать. Но я не скажу, о чем идет речь. Я тоже не знаю, о чем речь. Сейчас мы поучимся обнаруживать что-то только через расстановку. 

			Я поставлю ряд предков. То есть я поставлю друг за другом несколько мужчин. Каждый из них будет олицетворять одно поколение. Наблюдая за заместителями, мы сможем определить, в каком поколении произошло ключевое событие.

			Хеллингер выбирает шесть заместителей-мужчин и ставит их друг за другом: одного в качестве отца и его поколения, другого в качестве деда и его поколения, третьего в качестве прадеда и его поколения и т.д.

			ХЕЛЛИНГЕР этим заместителям: Сосредоточьтесь и следуйте за тем, что в вас происходит.

			Дед подхватывает отца, когда тот начинает шататься. Предок, стоящий за прадедом, делает шаг назад. 

			Прадед поворачивается вправо и руками отодвигает от себя заместителей, стоящих слева и справа от него.

			Отец падает на пол. Его отец опускается вместе с ним и поддерживает его сзади.

			Хеллингер выбирает трех заместителей для мертвых и просит их лечь на спину перед заместителем прадеда. Все заместители, кроме отца, смотрят на этих мертвых.

			Прадед делает шаг в сторону мертвых. Он совершает беспомощные движения руками, поворачивается направо и налево и прячет лицо в ладонях. Через какое-то время он опускает руки и снова делает беспомощные движения. Затем он отступает на два шага назад, потом опять идет к мертвым, прикасается к одному из них и снова отходит. 

			Тем временем дед сел. Он обнимает своего сына со спины, вместе с ним перемещается по полу к прадеду и прислоняется к нему спиной. Прадед наклоняется к нему и кладет руки ему на плечи. Затем он кладет руку ему на голову и снова выпрямляется. Отец смотрит перед собой в пол, в то время как его отец обнимает его сзади.

			Теперь прадед опускается на колени и совершает низкий поклон перед мертвыми. Через некоторое время он вновь вы­прям­ляется, садится на пятки и левой рукой дотрагивается до спины деда.

			Стоящий за прадедом предок подходит к нему и гладит его по спине. Прадед встает и поворачивается к нему. Они обнимаются и смотрят при этом на мертвых.

			ХЕЛЛИНГЕР Вацлаву: Встань к ним и смотри на мертвых. 

			Вацлав встает перед мертвыми и смотрит на них. Его отец поднимает голову и смотрит на него. Прадед и предок размыкают объятия. Они встают рядом друг с другом, держатся за руки и продолжают смотреть на мертвых.

			Хеллингер просит отца и деда встать и посмотреть на мертвых. Стоящего рядом с прадедом предка он просит отойти назад.

			Через какое-то время Хеллингер просит всех, кроме прадеда, отвернуться от мертвых. 

			Прадед сжимает кулаки.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Посмотрите на его кулаки. 

			Прадед подходит к мертвым ближе и опять сжимает кулаки. Он делает беспомощное движение рукой, прикасается к ноге одного из них, выпрямляется и снова делает беспомощные движения. Затем он закрывает лицо руками и плачет.

			Он опускается к мертвым, прикасается к каждому из них, встает, снова делает беспомощные движения и оглядывается. Затем он отворачивается от мертвых.

			ХЕЛЛИНГЕР прадеду: Нет, нет, нет.

			Тот снова поворачивается к мертвым. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Скажи им: «Я вас убил».

			ПРАДЕД: Я вас убил.

			Отца охватывает беспокойство. Деду приходится его держать. Тогда отец ставит перед собой, спиной к себе, своего сына Вацлава и держит его сзади. Дед встает за отцом и обнимает со спины их обоих.

			Проходит еще какое-то время, и прадед делает глубокий выдох. Он продолжает совершать беспомощные движения, глядя то вдаль, то снова на мертвых.

			Через некоторое время он оглядывается по сторонам на других заместителей. Затем встает на колени рядом с мертвыми и держит их так, словно хочет пробудить их к жизни, и наконец ложится между ними.

			Предки из трех предыдущих поколений обнимают друг друга со спины и смотрят в пол.

			Через какое-то время Хеллингер просит Вацлава, его отца и деда развернуться и посмотреть на мертвых, среди которых лежит прадед.

			Отец делает глубокий поклон. Вацлав тоже низко кланяется. ­Через некоторое время он снова выпрямляется и глубоко ­выдыхает. Между этими действиями он проводит рукой у себя по лицу.

			Спустя еще какое-то время Хеллингер выбирает другого заместителя и ставит его напротив их всех. 

			ХЕЛЛИНГЕР этому заместителю: Ты — могущественная судьба.

			Другим заместителям: Теперь посмотрите все сюда.

			Все поворачиваются к судьбе и смотрят на нее.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время: А теперь посмотрите еще дальше, за судьбу, и скажите в душе: «Да».

			Еще через некоторое время, обращаясь к лежащим на полу мертвым и прадеду: Теперь закройте глаза.

			Вацлав, его отец и дед держатся за руки.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Вацлаву: Теперь встань на колени перед судьбой. Сделай глубокий поклон и ляг на живот. 

			Заместителю судьбы: Продолжай смотреть вдаль. Смотри поверх их всех вдаль.

			Через некоторое время заместителям: Спасибо вам всем! Это все.

			ХЕЛЛИНГЕР Вацлаву, когда тот снова сидит рядом с ним: Как ты себя сейчас чувствуешь?

			ВАЦЛАВ: С меня как будто что-то свалилось.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: То, что я здесь показал, — это базовая динамика при шизофрении. Вацлав рассказал мне о своем брате и о том, что происходит в семье. Поэтому мне было ясно: здесь присутствует динамика шизофрении.

			Шизофрения — не личное заболевание. Она свидетельствует о непорядке в системе. По моему прежнему опыту, в семьях, где появляется шизофрения, произошло убийство, часто несколько поколений назад. А в каком поколении это случилось, можно увидеть, поставив ряд предков.

			Вацлаву: Ты знаешь, кто эти мертвые?

			ВАЦЛАВ: Нет.

			ХЕЛЛИНГЕР: Это немцы.

			Вацлав сначала кивает, потом с недоверием качает головой, а потом снова кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР Вацлаву: Эти мертвые были не только жертвами. Это было видно по движениям их рук. Они были и агрессорами тоже. То, что здесь происходило, это была война. 

			Вацлав долго размышляет, кивает, глубоко дышит и хочет что-то сказать.

			ХЕЛЛИНГЕР: Не надо ничего говорить. Мы видим, насколько ты тронут в душе. 

			Группе: Движения заместителей были невероятно точны. 

			Например, отец вообще не хотел смотреть на мертвых. Тогда дед подтянул его поближе к ним, чтобы он посмотрел. Но это было невозможно. 

			«Убийца» — я всегда беру здесь это слово в кавычки, поскольку тут есть еще одно измерение, — переложил свою судьбу на других. Он не смотрел на мертвых по-настоящему, потому что другие, в том числе из предыдущих поколений, делали это за него. Поэтому я попросил их всех отвернуться, так что он остался с мертвыми один на один. 

			Основное движение убийцы — к жертвам. Мы здесь это видели. Только когда он лег среди жертв, настал покой.

			Но мы не можем судить о том, что здесь происходило, с той позиции, что это просто преступники и жертвы или убийство и жертва. Все случившееся включено в более широкий контекст, контекст судьбы, во власти которой были они все.

			Кто здесь убийца из убийц?

			Вацлаву: Тебе не обязательно мне отвечать. Я не думаю, что ты это знаешь. Ни один убийца не действует независимо от Бога. 

			Группе: На этом уровне прекращается разделение на добро и зло. В конечном счете ни у кого нет полной свободы действий. В конце концов нам не остается ничего иного, кроме благоговения перед чем-то неизвестным.

			Вацлаву: Я могу на этом закончить?

			ВАЦЛАВ: Да, спасибо.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я проделаю с тобой еще одно маленькое упражнение.

			Хеллингер ставит «убийцу» и Вацлава напротив друг друга. Он просит Вацлава сделать глубокий поклон. Вацлав встает на колени и низко кланяется. «Убийца» встает перед ним на ­колени, гладит его по спине и кладет свою голову Вацлаву на плечо.

			Через некоторое время они оба встают, улыбаются друг другу и тепло обнимаются. 

			ХЕЛЛИНГЕР, когда они отходят друг от друга: Ладно. Хорошо.

			Оба делают шаг назад и слегка кланяются. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо, на этом все.

			Группе: Здесь обнаруживается еще кое-что, что переворачивает наши привычные представления. По-настоящему целительная сила исходит от агрессора. Еще один вопрос: где божественное сильнее?

			Через некоторое время: Мне не нужно этого говорить. 

			Вацлаву: Хорошо. Всего тебе доброго.

			Добро и зло

			УЧАСТНИК: У меня вопрос в связи с последней расстановкой. В той работе, которую вы делаете, категории добра и зла упраздняются? Это первый вопрос. И второй вопрос: военных преступников тоже не существует? Они тоже просто переплетены?

			ХЕЛЛИНГЕР: Разделение на добро и зло происходит только в личной, осознаваемой совести. Только там. Разделение на добро и зло означает не что иное, как: хороший — это тот, кто имеет право на принадлежность, а плохой — тот, кто не имеет права на принадлежность. Крупные религии тоже следуют этому проводимому совестью различию, где хорошие позволяют себе исключать и проклинать плохих. Но это разделение — всего лишь вывод из опыта личной совести и ничего не говорит о более широкой реальности.

			Но каким же длинным путем заблуждений обернулось разделение на добро и зло и сколько костров для отступников должно было загореться, прежде чем мы пришли к пониманию, что оно действительно лишь внутри узких границ!

			И все же извинять преступника, например убийцу, нельзя. Это совершенно ясно. Переплетение не освобождает человека от последствий его вины. Если посмотреть на все вместе: на деяние и на последствия деяния, то преступнику тоже можно посочувствовать.

			Однажды я проводил расстановки в лондонской тюрьме и работал там с одним убийцей. Мы поставили только двоих: заместителя для него и заместителя для убитого. Больше никаких интервенций не было, все происходило само по себе, вытекая из движений души заместителей. Убитый был полон ярости, он стоял, сжимая кулаки. А убийцу захлестнула невероятная боль, так что он просто рухнул на пол. Тогда убитый наклонился к нему, и они обнялись. Потом убитый поднялся и отошел. ­После этого я спросил настоящего убийцу, что он на это скажет. Он ответил: «Я всегда это чувствовал».

			Между убийцами и убитыми — если расставить их отношения без предубеждений и тайного желания отомстить — часто ­обнаруживается невероятная любовь. В конце и те и другие чувствуют себя в руках некой большей силы. Как-то раз в Берне, в расстановке мертвых жертв и преступников, один из преступников сказал: «Я чувствовал себя пальцем некой могущественной руки».

			Такой опыт требует переосмысления в отношении жертв и преступников. Только тогда возможно примирение.

			Самым большим препятствием на пути к примирению «хороших» и «плохих» являются справедливые. Самые агрессивные чувства испытывают именно они. 

			Этому участнику: Я ответил на твой вопрос?

			УЧАСТНИК: Да.

			Пример. Беспокойный мальчик, дед которого служил в СС

			Фрагмент курса в Карлсруэ в 2004 году

			ВОСПИТАТЕЛЬНИЦА: Я курирую 11-летнего мальчика. У него гиперактивность и СДВ (синдром дефицита внимания), поэтому он с трех лет постоянно получает риталин.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я не хочу много знать о мальчике. Проблема никогда не бывает в ребенке. Я смотрю не на него. Что с его родителями?

			ВОСПИТАЛЬНИЦА: У его отца рассеянный склероз. Отец отца служил в СС, он еще жив. 

			Хеллингер выбирает заместителя для отца и предлагает ему самому найти для себя место. Заместитель остается стоять совершенно неподвижно. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Она сказала, что мальчик гиперактивен. В то же время мы видим, что его отец абсолютно неподвижен. Разве это не странно?

			Воспитательнице: Что бы это значило? Это значит, что мальчик двигается за своего отца. Для тебя есть в этом смысл?

			ВОСПИТАТЕЛЬНИЦА: Да.

			ХЕЛЛИНГЕР: Что будет, если он станет двигаться? Я видел, что ты что-то почувствовала в этой связи, но не решаешься сказать.

			ВОСПИТАТЕЛЬНИЦА: Я предполагаю, что он просто сломается. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Скорее всего, он боится, что станет убийцей. Его неподвижность — защита от убийственных импульсов. Ладно, мы уже догадываемся, откуда может проистекать беспокойство у мальчика.

			Через некоторое время Хеллингер выбирает заместителя для деда и просит его встать напротив отца. Дед смотрит вверх. Его сын отворачивается. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Отец мальчика не смотрит на своего отца. Для него это опасно — как он считает. Куда смотрит отец отца? Или точнее: от чего он отводит взгляд?

			Воспитательнице: Раз он был в СС, то понятно, от чего он отводит взгляд, более или менее.

			ВОСПИТАТЕЛЬНИЦА: Дед был в плену в России и ему удалось бежать. Потом он эмигрировал в Австралию. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Это сейчас отвлекло. Слишком много информации отвлекает.

			Хеллингер выбирает четырех заместителей для возможных жертв деда и просит их лечь на спину. Отец мальчика отворачивается еще больше. Дед продолжает смотреть вверх.

			ХЕЛЛИНГЕР: От жертв отец мальчика тоже сразу отворачивается. Горе, если кто-то из них двоих сдвинется с места. Тогда все будет серьезно. Теперь я включу сюда мальчика. 

			Хеллингер выбирает заместителя для гиперактивного мальчика и вводит его в расстановку. Отец переводит взгляд на сына. Тот очень беспокойно двигается.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Мальчик становится беспокойным. 

			Через некоторое время мальчику: Скажи своему деду: «Дорогой дедушка». И смотри на него. 

			Мальчик разворачивается и хочет убежать. Хеллингер его останавливает и возвращает обратно. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Вернись сюда и скажи: «Дорогой дедушка».

			МАЛЬЧИК: Дорогой дедушка.

			У мальчика перехватывает дыхание.

			ХЕЛЛИНГЕР: «Я тебя люблю».

			МАЛЬЧИК тяжело дышит и потом очень тихо произносит: «Я тебя люблю».

			ХЕЛЛИНГЕР: Я тебя люблю.

			МАЛЬЧИК: Я тебя люблю.

			Он хватается правой рукой за горло.

			ХЕЛЛИНГЕР: Скажи это так же, как я: «Я тебя люблю».

			МАЛЬЧИК: Я тебя люблю. Я тебя люблю.

			ХЕЛЛИНГЕР: Именно так. Теперь иди к нему. 

			Мальчик очень медленно и нерешительно идет к своему деду. У него дрожат руки. Он берет деда за руку, поворачивается и смотрит на жертв. Дед его обнимает. На жертв он при этом не смотрит. Отец мальчика повернулся к жертвам и смотрит на них.

			ХЕЛЛИНГЕР: Теперь его отец может смотреть на жертв. 

			Через некоторое время отцу: Иди со своим движением.

			Отец мальчика ложится рядом с жертвами. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Точно. Вот это движение.

			Немного позже группе: Чтобы процесс продолжился, мне теперь нужно вмешаться. Дед отворачивается, это препятствует решению. Здесь есть граница, которую ему не перейти. 

			Хеллингер отворачивает деда от мальчика и поворачивает к жертвам. Отец мальчика, который лежит рядом с жертвами, сразу отворачивается от отца. Тот поворачивается теперь к жертвам и смотрит на них.

			ХЕЛЛИНГЕР отцу мальчика: Посмотри на своего отца.

			Отец смотрит на деда. Мальчик очень неспокоен. 

			Через какое-то время дед опускается на колени. Мальчик становится все беспокойнее.

			ХЕЛЛИНГЕР отцу мальчика: Скажи своему отцу: «Дорогой папа».

			ОТЕЦ: Дорогой папа.

			Через некоторое время дед встает и идет к своему сыну. 

			ХЕЛЛИНГЕР мальчику: А ты теперь развернись. Просто развернись. 

			Мальчик разворачивается и делает шаг вперед. Одновременно с этим дед встает на колени и держит своего сына. Они смотрят друг на друга. 

			ХЕЛЛИНГЕР спустя какое-то время отцу мальчика: Скажи своему отцу: «Я лежу здесь за тебя».

			ОТЕЦ: Я лежу здесь за тебя.

			Продолжая стоять на коленях, дед немного выпрямляется и смотрит на жертв. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Только теперь дед тоже смотрит на жертв. 

			Дед опускается к жертвам. 

			ХЕЛЛИНГЕР отцу мальчика: Теперь встань и иди к своему сыну. 

			Тот медленно идет к сыну, то и дело оглядываясь на жертв и своего отца. Даже стоя рядом с сыном, он продолжает смотреть назад. 

			Дед ложится рядом с жертвами. Только теперь отец тепло обнимает своего сына. Он крепко его держит. Сын рыдает. Они надолго застывают в таком положении. Дед бросает на них короткий взгляд, а потом закрывает глаза.

			Через некоторое время сын выпрямляется в руках отца. 

			ХЕЛЛИНГЕР отцу: Скажи своему сыну: «Я тебя держу».

			ОТЕЦ: Я тебя держу.

			Отец и сын смотрят друг на друга. 

			ХЕЛЛИНГЕР: «Теперь я тебя держу».

			ОТЕЦ: Теперь я тебя держу.

			МАЛЬЧИК кивает отцу и говорит: Это замечательно.

			Они улыбаются друг другу. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Думаю, теперь все. 

			Заместителям: Спасибо вам всем!

			Образ действий

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Теперь я подробно объясню, что здесь произошло. Некоторым из вас такой образ действий, наверное, непривычен. 

			Воспитательнице: Как ты себя сейчас чувствуешь?

			ВОСПИТАТЕЛЬНИЦА: Хорошо.

			ХЕЛЛИНГЕР: Теперь у мальчика есть шанс. Знаешь, как тебе следует поступить? Я тебе скажу. Ты пригласишь его отца прийти и расскажешь ему о том, что здесь произошло, но без комментариев. Просто расскажи. И на вопросы не отвечай! Просто расскажи, а потом он может уходить. Мальчику ничего не говори. Просто смотри на то, что теперь с ним произойдет. 

			Группе: Итак, к образу действий. Вместо того чтобы расставлять семью, я начинаю с того важного человека, у которого есть ключ к мальчику. В первую очередь ключ к мальчику есть у его отца. Но, как мы видели, он был не в состоянии двигаться. 

			Когда я кого-то ставлю, он сразу оказывается в контакте с полем семьи. Он показывает, что здесь решающе важно.

			Воспитательнице: Что бы ты ни сказала мне еще об отце, это бы ничем не помогло. Мы видели, что отец был не в состоянии двигаться. Это было главное. Рассеянный склероз служит его неподвижности. Было очевидно, что его неподвижность связана с дедом. Поэтому напротив него я поставил деда.

			Заместителю деда: Кстати, ты отлично все сделал.

			Группе: Он ни на что не поддавался. Он точно следовал движениям души. Хуже всего, когда заместитель ведет себя как терапевт, который хочет все наладить для другого. Нет, он был полностью сосредоточен на себе, поэтому я мог на него положиться. А еще это показало, насколько медленно происходит этот процесс и что дешевыми решениями тут ничего не добьешься.

			Итак, я поставил его напротив отца. Отец сразу же отвел глаза. Он не хотел смотреть на своего отца. По этому движению было понятно, что там произошло что-то страшное. Ничего больше нам знать не нужно. Дед, почему-то отводил взгляд, смотрел вверх, лишь бы не смотреть на пол. Понятно, что там были жертвы. Какие, нам выяснять не нужно. Это могли быть враги или это могли быть мирные жители. Здесь это не важно. Просто было ясно, что есть что-то, за что дед не был готов отвечать.

			Воспитательнице: Тот факт, что он уехал в Австралию, говорит о том, что у него больше не было здесь места. То есть он был не просто солдатом, но и кем-то еще.

			Группе: Следующим шагом было представить жертв. Мы выбираем для них заместителей и просим их лечь на пол. Отец про­должал смотреть в сторону. Только бы не на жертв! Только не на жертв!

			Теперь настал черед сына. Было сразу понятно, почему он такой беспокойный. Он чувствовал вытесненное, в нем оно вырывалось наружу.

			Воспитательнице: Он берет это на себя за свою семью. Так что он добрый ребенок. Он добрый ребенок. Ему приходится нести что-то за тех, кто не двигается. 

			Затем было одно решающее действие с моей стороны. Мальчик ведь хотел убежать. По сути, его беспокойство — это движение бегства. Я велел ему посмотреть на деда и сказать: «Дорогой дедушка». Он не мог этого сделать, так что на это потре­бовалось время. Затем я даже велел ему сказать: «Я тебя люблю». Я — в отличие от остальных. «Я тебя люблю». Что это означает?

			Другая мораль

			Убийца не может двигаться и не может меняться, пока его не полюбят. Это революционная мысль. Только любовь приводит тут что-то в движение.

			Заместителю деда: Тебя тронуло, когда он это сказал. Это было видно. 

			Заместителю сына: Тогда я отправил тебя к нему. Тебе было трудно пойти к нему, очень трудно. Но от деда исходила сила. 

			Группе: Здесь отбрасывается обычная мораль. Например, когда мы говорим: «Этих злодеев нужно вышвырнуть вон, их место за решеткой», мы сами становимся агрессорами. Отвергая их, мы испытываем те же убийственные чувства, которые приписываем им. Пока мы проводим моральные различия между «хорошими» и «плохими», мы не можем помогать. В отношении преступника тоже нужно признать, что он такой же человек, как и мы. 

			Есть такое широко распространенное представление, что нацистские преступники несут личную ответственность за свои деяния в том смысле, что они были совершенно свободны в своем выборе. Поэтому их преступления следует вменять в вину им лично. Но они с этим не согласны. Потому что это не так. Они были захвачены мощным движением. Не только члены НСДАП или эсэсовцы — вообще немцы в то время. Весь народ был ­охвачен мощным движением, и отдельные люди не могли ему сопротивляться, в большинстве своем не могли. Сопротивляться могли только те, у которых была опора где-то еще. Они могли, а другие нет. 

			Другой Бог

			Откуда исходит это движение? От Бога. Откуда же еще? Может ли оно исходить откуда-то еще? Все остальные представления просто абсурдны. Конечно, оно исходит от Бога. Но Бог здесь — это только шифр. Оно исходит от той силы, которая управляет всем.

			Эта сила не добра. Она могущественна, но не добра в нашем понимании. Эти движения — божественные движения. Только признав это, можно увидеть, что преступник тоже находится на службе у этой другой силы.

			Я не ставил здесь эту силу. Но ее можно было поставить. Дело в том, что сначала дед смотрел туда, на эту другую силу, во власти которой он был. Дело в том, что преступники — тоже жертвы, самые несчастные из жертв. В конечном итоге им приходится тяжелее всего.

			Агрессоры и жертвы

			Только когда дед получает признание как человек и внук говорит ему как своему деду: «Дорогой дедушка», тот чувствует себя человеком и может вести себя по-человечески.

			Здесь это было не так легко. Дед не смотрел на жертв. Поэтому я вмешался.

			Было ясно, что его сына, который не двигался, тянуло к жертвам вместо его отца. Потому что агрессоров, кому или чему бы они ни служили, тянет к их жертвам. Только придя туда, они находят свой покой. Но дед не мог к ним пойти. Почему? Потому что сын делал это за него.

			Заместителю отца: Только когда ты сказал отцу: «Я делаю это за тебя» — это был еще один решающий момент, — он опустился к жертвам. Только тогда ты смог встать, свободно повернуться к сыну и обнять его. 

			Судьба и милость

			Душа велика. И широка. И готова. Но душа нам не принадлежит. Странно представлять себе, что мы обладаем душой. Мы находимся в ней. Мы принимаем в ней участие. Она позволяет нам в чем-то участвовать.

			По действию души мы видим, что она собирает различное воедино. В большей душе свое правильное место занимают те вещи, которые на поверхностном уровне кажутся нам противоположными. Когда мы позволяем душе нами руководить, мы переживаем тот опыт, что отвергаемое нами, неправильное, на наш взгляд, или пугающее нас, соединяется во что-то, где одно невозможно без другого, и, если мы впускаем это в себя, оно расширяет нас.

			Что препятствует движению души? Во-первых, наши желания. Во-вторых, наш страх. Чем хотеть или бояться, мы могли бы позволить душе руководить нами и вести нас к чему-то неизвестному. Когда у нас это получается и мы вверяем себя ей, мы узнаем, что ее дары больше наших желаний и находятся за пределами наших страхов.

			Есть еще кое-что, что препятствует движению души, — это наша судьба. Волей судьбы мы часто оказываемся в путах переплетений, вовлеченными во множество связей, которые оказывают на нас влияние, а мы даже не знаем, откуда оно идет. Эти связи сдерживают наше развитие. Но когда мы доверяемся душе, когда мы ­доверяем глубинам души, она помогает нам вырасти из этих судеб.

			Судьба крепко держит многих в своей власти. Но не потому, что она против них, а потому, что они ее хотят. Почему кто-то ­может хотеть тяжелой судьбы? Некоторые люди, покоряясь своей судьбе, чувствуют в этом свое величие. А еще они ­чувствуют себя невинными. Чтобы изменить судьбу, им пришлось бы ее перерасти. Как правило, это означает оставить позади то, на что они полагались раньше, и довериться чему-то новому.

			Если судьбу получается изменить, приходит кое-что еще. Когда что-то удается, многие воспринимают это как милость. Однажды я сформулировал это в истории.

			Свобода

			Однажды ученик задал учителю вопрос: «Скажи мне, что такое свобода?»

			«Какая свобода? — спросил его учитель. 

			Первая свобода — это глупость. Она подобна коню, который с громким ржанием сбрасывает своего наездника. Но лишь тем крепче тот будет потом его держать.

			Вторая свобода — это раскаяние. Оно подобно рулевому, который после кораблекрушения не садится в спасательную шлюпку, а остается на обломках.

			Третья свобода — это осознание. Оно приходит после глупости и после раскаяния. Оно подобно былинке, которая качается под ветром, но все же стоит, поскольку уступает там, где слаба».

			Ученик спросил: «И это все?»

			На что учитель ответил: «Иные полагают, что сами ищут истину своей души. Но это думает с их помощью и ищет Большая Душа. Как и природа, она может себе позволить сколько угодно ошибаться, ибо без устали она меняет негодных игроков на новых. Тому же, кто позволяет ей думать, она порой предоставляет определенную свободу, и, как река пловца, который отдается ее течению, несет его, собрав все силы, в края иные».

			
				
					1	«Там, где бессилие примиряет». — Примеч. пер.

				

			

		

	
		
			Принципы действия совести

			Вступление

			Чистая совесть стоит практически за всеми большими конфликтами и является их движущей силой. Поэтому в следующих четырех главах я подробно остановлюсь на принципах ее действия. При этом я буду иногда повторяться — так, поднимаясь по серпантину, ведущему к открывающейся на вершине панораме, мы, казалось бы, снова и снова попадаем в одну и ту же точку с одним и тем же видом. Однако каждый раз мы оказываемся на нашем пути все выше и все дальше.

			Здесь мне важно прежде всего исследовать путь, ведущий за пределы этой совести, за те границы, которые так называемая чистая совесть установила для преодоления больших конфликтов.

			Совесть как судьба

			Связующая совесть

			Первоочередная задача совести — привязать нас к нашей семье. Поэтому наша совесть спокойна, когда мы ведем себя так, что можем быть уверены в своем праве на принадлежность к семье, и неспокойна, когда наше поведение заставляет нас опасаться, что мы утратили это право. Благодаря совести мы точно знаем, что нужно делать, чтобы оставаться частью семьи, и чего следует избегать, чтобы не потерять свою принадлежность. 

			Это восприятие инстинктивно. Его можно сравнить с чувством равновесия. Когда мы теряем равновесие, нам становится настолько нехорошо, что мы немедленно исправляем свое положение, чтобы его восстановить. Так и с совестью: как только мы замечаем, что утратили связь с семьей и теперь должны бояться потерять свою принадлежность, нас начинает мучать совесть. Это настолько неприятно, что мы изменяем свое поведение, чтобы снова быть частью своей семьи.

			Разные совести

			Эта совесть инстинктивна, ведь чистая и нечистая совесть бывает и у собаки. Только в случае собаки мы не говорим, что ее совесть — это голос Бога в ее душе, как мы порой говорим о себе. Совесть не может быть голосом Бога в нас, это видно уже по тому, что в разных семьях совести тоже разные. Вступив в брак, в этом может убедиться любой. Муж думает, что то, что считалось правильным в его семье, правильно и для всех остальных. Жена тоже думает, что то, что считалось правильным в ее семье, правильно и для всех остальных. И они с чистой совестью сражаются друг с другом, чтобы в их системе действовали правила их семьи, а не семьи партнера.

			Как чувствует себя тогда их ребенок? Слушаясь мать, он ­испытывает угрызения совести по отношению к отцу, а слушаясь отца, он испытывает угрызения совести по отношению к матери. 

			Какое здесь решение? И мужу, и жене нужно признать, что семья партнера тоже правильная и хорошая. Для этого им необходимо расширить свою совесть. Они должны признать, что те правила и представления, которые действуют в семье партнера, по-человечески так же правильны и хороши. И тогда им обоим нужно, несмотря на укоры совести, найти новый путь, который будет признавать и включать в себя ценности и опыт обеих семей. Поэтому прогресс возможен только ценой нечистой совести. Кто хочет остаться невинным, остается ребенком. Для взрослых людей вина неизбежна, но это не делает их плохими. Наоборот. С этой виной они становятся более человечными. Это значит, что их душа становится более широкой и открытой для другого.

			Внутри семьи справиться с этим еще относительно просто. А как быть, если речь идет о разных религиях и разных культурах? Здесь тоже действует правило: кто развивается, тот должен дать в своей душе место в том числе другой религии, другой культуре и другому языку. Тем самым он берет на себя вину перед своей группой. Поэтому примирение возможно только для тех, у кого хватает мужества иметь нечистую совесть по отношению к собственной группе. 

			Впечатляющим примером здесь может служить египетский президент Садат, когда он полетел в Иерусалим. Его собственная группа видела в нем предателя, хотя он действовал ради мира. Поэтому они его убили, причем с чистой совестью.

			Чистая совесть опасна. Все тяжкие преступления совершаются с чистой совестью. Поэтому нам нужно научиться вырастать за пределы собственной совести. Большая любовь преодолевает границы совести. Тот, кто остается невиновным, также остается ограниченным. 

			Уравновешивающая совесть

			Это только один аспект личной совести. Помимо того, чтобы привязывать нас к семье, у нее есть еще одна функция. Она следит за балансом между «давать» и «брать». 

			Когда кто-то делает мне подарок, я испытываю радость и в то же время угрызения совести, поскольку теперь я чувствую себя перед ним в долгу. Поэтому я тоже что-то ему даю и тогда снова чувствую себя невиновным, то есть в этом случае свободным от обязательств.

			Если я люблю другого человека, то я даю ему немного больше, чем он дал мне. Тогда он чувствует себя в долгу передо мной. Но поскольку он меня любит, в ответ он тоже дает мне не­сколько больше. Тогда я снова чувствую себя перед ним в долгу и, поскольку я его люблю, в свою очередь тоже даю ему больше. Так под влиянием потребности в уравновешивании обмен между любящими друг друга людьми растет. Это прекрасная функция личной совести: в каком-то смысле принуждая нас к восста­новлению баланса, она способствует увеличению обмена добром. 

			Но то же самое происходит и в том случае, когда кто-то делает мне что-то плохое. Испытывая потребность в уравновешивании, я тогда тоже хочу сделать ему что-то плохое. Если я ничего ему не сделаю, наши отношения окажутся под угрозой, ведь он ждет, что я ему отвечу. Если я причиню ему ровно столько же зла, как он мне, он почувствует облегчение.

			Однако многие делают в ответ не столько же, а несколько больше. И если другие отвечают на это еще большим злом, они мстят тем, что тоже делают чуть больше, и таким образом обмен злом между ними растет. Массу таких примеров мы видим и в ­политике.

			Как выйти из этого порочного круга? Мстить нужно, это необходимо, поскольку тот, кто всегда остается только хорошим, разрушает отношения. Но и мстить можно с любовью. Как выглядит месть с любовью? Мы тоже делаем другому что-то плохое, что-то, что причиняет ему боль, — но чуть меньше. После этого между нами снова может начаться обмен добром.

			Коллективная совесть

			Коллективная совесть бессознательна. Ее законы выявляются при помощи семейной расстановки. Это коллективная совесть, то есть она охватывает сразу несколько человек и управляет ими как группой. Однако ее действие распространяется только на определенных людей. Сейчас я их перечислю.

			В семье это дети, их родители и братья-сестры родителей, то есть дяди и тети детей, затем бабушки и дедушки, а иногда еще ­кто-то из прабабушек и прадедушек. Это кровные родственники.

			Но к этой системе относятся и другие люди, не являющиеся кровной родней. Это все те, чья смерть или чье несчастье пошли во благо другим членам системы. Так, для второй жены становится благом то, что первая жена ее мужа умерла или была им оставлена. Поэтому первая жена входит в эту систему, хотя дети второй жены ей не родственники.

			Здесь нужно знать кое-что еще, что стало понятно только в последние годы. Если в системе был убийца, то к ней относится его жертва, а если в системе был убитый, то к ней относится его убийца.

			Никто не должен быть исключен

			Коллективная совесть подчиняется следующему базовому закону: никто из тех, кто принадлежал к системе, не должен быть из нее исключен. Никому из них нельзя отказывать в принадлежности. Что происходит, если такое все же случается? Тогда позже этого исключенного замещает кто-то из членов системы, для которого он становится судьбой. Например, родившийся в следующем браке ребенок замещает бывшую жену своего отца или бывшего мужа своей матери. В последнем случае он часто ведет себя по отношению к отцу как соперник. Сам того не зная, он представляет в семье первого мужа матери. Решение заключается в том, чтобы первый муж матери получил признание как человек, который тоже относится к этой системе.

			Во многих еврейских семьях, где были жертвы холокоста, кто-то из потомков замещает преступников. Внезапно у этого человека появляется энергия преступника, и он не знает почему. В этих семьях преступников часто презирают и исключают. Поэтому у них появляются заместители. Таким образом энергия преступников передается из поколения в поколение. Только когда преступникам тоже дают место в системе, их больше не требуется замещать.

			В Израиле у нас был прекрасный тому пример. Одна женщина рассказала, что ее отца убил араб. Мы поставили ее отца, а напротив него убийцу. Сначала тот в страхе попятился назад, но потом они посмотрели друг другу в глаза, медленно подошли друг к другу и обнялись. После чего отец опустился на пол, а араб лег рядом с ним. В смерти они примирились. Теперь никому в семье больше не нужно замещать этого араба.

			Какие последствия это имеет для нас? Если оглянуться на войну, на агрессоров и жертв с обеих сторон, мы увидим, что для них стало бы решением. Мы должны уважать всех как имеющих равное право на принадлежность и давать им их место среди нас.

			Итак, первый закон коллективной совести гласит: каждый, кто относится к системе, имеет право на принадлежность к ней, причем такое же, как все остальные.

			Мораль

			Многие сейчас скажут: «Но я лучше» или «Я хороший, а другой плохой». Что это означает на деле? Тот, кто утверждает, что он лучше, говорит: «У меня больше прав на принадлежность, чем у тебя. У тебя меньше прав на принадлежность, чем у меня» или даже: «У тебя больше нет права на принадлежность». Это называют моралью. Все большие конфликты уходят корнями в эту мораль.

			Приоритет вошедших в систему раньше

			Первый закон коллективной совести был такой: никто не должен быть исключен. Но есть и второй важный закон. В сфере влияния этой совести у тех, кто вошел в систему раньше, больше прав, чем у тех, кто вошел в нее позже. Никто из родившихся позже не имеет права вмешиваться в дела тех, кто появился до него. Во всех трагедиях мы видим одну и ту же динамику: младший присваивает себе право делать что-то для старших. Например, он хочет за них отомстить. Все трагедии всегда заканчиваются одинаково: все оказываются мертвы. Любая попытка младшего вмешаться в дела старшего заканчивается крахом или гибелью.

			Решение здесь такое: с уважением отойти от старших, в том числе от их вины и судьбы, и оставить конфликт там, где его место.

			Конец трагедий

			Законы коллективной совести всегда нарушаются с чистой личной совестью. Именно она гонит героев трагедий на гибель. Коллективная совесть действует гораздо сильнее, чем личная. Поэтому выход из трагических переплетений возможен только в том случае, если так называемый герой как меньший со смирением отступит и сумеет оказать сопротивление своей «доброй» совести.

			Как это можно сделать? Вместо того чтобы следовать своей личной совести, нужно посмотреть на то, что уместно и возможно для коллективной совести. И трезво оценить, какие последствия будет иметь одно поведение и какие другое. Тогда у нас, возможно, получится оставить трагедии в прошлом.

			Совесть и душа

			Конфликт совестей

			Коллективная совесть не знает разделения на добро и зло, которое проводит личная совесть. В зоне коллективной совести никто не может быть исключен, даже если личная совесть объявляет кого-то плохим. Этот плохой, этот так называемый плохой, который был изгнан под влиянием личной совести, под влиянием коллективной совести возвращается обратно путем замещения.

			В рамках коллективной совести злом и виной считается чье-либо исключение. То есть ровно обратное тому, что хорошо и правильно на уровне личной совести. Под давлением личной совести человек из чувства невиновности хочет сделать что-то, что идет вразрез с коллективной совестью. К примеру, ребенок из любви хочет взять на себя что-то за своих родителей, скажем, искупление какой-то их вины. Тем самым он ставит себя выше родителей, но чувствует себя невиновным. Однако это же делает его виновным перед коллективной совестью. Поэтому под ее давлением он терпит фиаско. 

			Движения души

			Мы так воспитаны, что стремимся поступать по совести. Но именно это «по совести» является причиной огромного количества горя, неудач, несчастных случаев и самоубийств, за которыми может стоять, к примеру, такая произносимая в душе фраза, как: «Я последую за тобой» или «Я вместо тебя». Поэтому, чтобы избежать таких последствий, нужно пройти очищение, которое позволит выйти за пределы этих совестей в другое пространство, где действуют другие законы, помогающие преодолеть границы совестей. Это в широком смысле пространство души, пространство движений души.

			Здесь речь тоже идет о принадлежности, но принадлежности, выходящей за пределы нашей семьи и других групп, к которым мы относимся. Мы также можем говорить здесь о движениях совести, некой более широкой совести, которая интегрирует в большее целое то, что прежде было разделено.

			Пример. СПИД

			Но как проявляются движения души и этой большей, более широкой совести? Приведу пример.

			На семинаре в Мехико больной СПИДом мужчина сказал, что хотел бы расставить свою семью. По его словам, он заразился от друга, который не сообщил ему, что болен. Я поставил его самого и этого друга. Они стояли друг напротив друга и долго друг на друга смотрели. Тогда мне открылось движение души этого мужчины. Я велел ему сказать другу: «Я этого ждал». То есть что-то совсем другое, чем мы, наверное, думаем. Но это было именно так.

			Затем я ввел в расстановку заместительницу для болезни и поставил друга рядом с ней. Больной СПИДом опустился на колени, обнял их обоих за ноги и глубоко перед ними склонился. Он словно бы вручил им себя. Это было движение души.

			Мы не можем совместить это движение с тем, что мы знаем о совести. Больной СПИДом стоял перед ними на коленях, и я предложил ему сказать им: «Я принимаю это от вас». Как ребенок говорит родителям: «Я принимаю от вас жизнь». И это было абсолютно верно. То есть эти глубинные движения души не боятся страданий и смерти. Они совершенно другие. Больной был в полном согласии с собой и с бо́льшим целым.

			Если позволить движениям души развиваться и раскрываться, они всегда что-то соединяют. Друг к другу приходит то, что ­прежде было разделено. Глубинное движение души — это всегда движение любви, где в конце все становятся единым целым.

			Совесть и болезнь

			Здоровье и совесть

			По эмоциональному воздействию на нас здоровье и болезнь можно сравнить с чистой и нечистой совестью. Когда в наших человеческих отношениях все в порядке, наша совесть чиста и спокойна. У нас есть надежное место в семье, мы чувствуем себя в ней уверенно и безопасно. То же самое мы испытываем и в других группах, к которым относимся. Это приятное чувство мы воспринимаем как невиновность. Для большинства людей такая невиновность — самое прекрасное и желанное чувство на свете. Все похвалы и награды, которые мы получаем в семье или где-то еще от других людей, подтверждают и укрепляют это чувство и наше право на принадлежность.

			Похожим образом дело обстоит и со здоровьем. Когда все органы тела, когда тело, душа и разум работают слаженно и обеспечивают выполнение наших жизненных потребностей, мы чувствуем, что с нами все в порядке и мы здоровы, мы чувствуем себя легко и уверенно, мы полны оптимизма и обращены к жизни. В этом отношении здоровье действует как чистая совесть: оно желанно, оно сулит и приносит нам счастье.

			Болезнь и совесть

			Если же мы ведем себя в отношениях так, что это ставит нашу принадлежность под угрозу, у нас возникают муки совести и чувство вины. Это чувство настолько неприятно, что оно вынуждает нас изменить свое поведение, чтобы вернуть себе право на принадлежность. Следовательно, нечистая совесть — точно так же, как чистая, — заботится о нашей принадлежности и душевном комфорте. Пусть она связана с неприятными чувствами, но по своей цели и действию она служит нашему счастью.

			Нечто похожее мы часто переживаем и в связи с болезнью. Пусть она неприятна, причиняет боль и нередко бывает опасна, но она заставляет нас вспомнить о здоровье и сделать все, чтобы его вернуть. В этом смысле ее задача, как и задача нечистой совести, сделать нашу жизнь лучше. Все это пока хорошо.

			Болезнь и чистая совесть

			Но в то же время мы видим, что многие люди с хроническими или опасными для жизни заболеваниями кажутся счастливыми — счастливыми, несмотря на болезнь, или даже благодаря болезни, как если бы она обеспечивала им чистую совесть. Это значит, что болезнь дает им ощущение принадлежности и невиновности, так же как чистая совесть дает другим ощущение счастья. Как и другие, они воспринимают невиновность как высшее благо и высшее счастье, а болезнь служит им для того, чтобы эту невиновность обрести и сохранить. Но это означает еще и то, что стремление к невиновности может быть одной из причин болезни, что здоровье может представляться угрозой для этой невиновности, а чистая совесть препятствовать ­правильному лечению или даже сводить его на нет. То есть в этом случае здоровье вызывало бы угрызения совести и только болезнь обеспечивала бы спокойную совесть. Как такое возможно?

			Слепая любовь

			Нуждаясь в принадлежности, ребенок в нас хочет стать таким же, как тот, кого он очень любит, к примеру, как его больная мать. Переживая то же, что и она, он чувствует, что связан с ней в любви. Для того чтобы все же сохранить или восстановить здоровье, ему нужно благословение матери. Тогда — со взглядом на мать и с ее благословением — та же самая любовь, которая сейчас приводит его к болезни, позволит и даже потребует от него сделать все, ­чтобы снова стать здоровым. То есть эта любовь должна смотреть не только на собственное сердце, но видеть и любовь матери, которая хочет, чтобы ее ребенку было лучше, чем ей. Для того чтобы человек мог превратиться из невиновного и больного в невиновного и здорового, эта любовь должна стать зрячей.

			Однако слепая любовь часто ведет не только к болезни, но и к смерти, например, когда ребенок говорит в душе своим рано умершим отцу или матери: «Я хочу быть с тобой, я пойду за тобой». У некоторых больных людей это стремление непреодолимо, и требуется огромная сила, чтобы направить их в сторону жизни. Здесь слепая любовь тоже должна прозреть, словно бы посмотреть в глаза умершему любимому человеку и увидеть, что ее стремление оказаться рядом с ним не достигнет желанной цели, поскольку смерть больше, чем просто воссоединение, и мертвым больно оттого, что живой считает, что может до них добраться или своей смертью доставить радость им и себе. Здесь необходимо прояснение и очищение наших магических желаний путем осознания.

			Из этой слепой любви рождается и представление о том, что за другого можно умереть, чтобы ему стало лучше, чтобы он остался жив или чтобы ему не пришлось самому искупать какую-то вину. Или что таким образом можно отменить, сделать несуществующей, некую личную вину.

			В этом контексте болезнь и смерть тоже связаны с чистой совестью, поскольку за тем и за другим стоит любовь.

			Счастье

			Нет ничего, что было бы труднее выносить, чем счастье. Многие способны легко переносить несчастье, но вот счастье? Я могу объяснить почему. Собственное несчастье позволяет большинству людей чувствовать свою связь с семьей. Оно дает им ощущение невиновности и чистую совесть. Чистая совесть является для них большим утешением в несчастье. Если кто-то из членов семьи становится счастливым, в то время как остальные страдают, его часто мучает совесть. И он делает все возможное, чтобы снова стать несчастным, тогда это несчастье становится для него счастьем.

			Таким образом, тот, кто счастлив или имеет какое-либо преимущество перед остальными в своем окружении, которые несчастны или находятся в невыгодном положении по сравнению с ним, чувствует себя перед ними виноватым. Но, кроме того, он чувствует себя в долгу перед судьбой или Богом. Когда человеку повезло избавиться, например, от тяжелой болезни, что он ­делает, если он благочестив? Он приносит Богу жертву, чтобы заплатить за свою удачу. Многие считают, что чем больше они заплатят за свое счастье, тем счастливее они станут. Но я пока не видел этому подтверждения. Кто много заплатил, тот много потерял, но вряд ли что-то приобрел, разве что чувство не­виновности.

			Так что же нужно сделать, чтобы сохранить свое счастье? ­Прежде всего поблагодарить. Ибо в большинстве случаев счастье незаслуженно. Это подарок. Нам трудно принять его просто как подарок, не делая ничего в ответ. Счастье легче принять, когда мы принимаем его с благодарностью.

			Чтобы решиться сохранить свое счастье, нам нужно сделать кое-что еще. Мы должны разделить его с другими. То есть мы в какой-то мере передаем его дальше. Тогда другие тоже становятся счастливыми. Таким образом счастье растет — и может оставаться с нами. В этом заключается один из его секретов.

			Если в семье есть ребенок-инвалид, а остальные дети здоровы, то здоровые дети часто считают, что раз их брат или сестра больны, то им нельзя принимать счастье своего здоровья. Они думают, что если они тоже заболеют или каким-то образом ограничат свою жизнь, то их больному брату или сестре будет легче, по принципу «двое несчастных лучше, чем один».

			Как здесь может выглядеть решение? Здоровые братья и сестры говорят больному: «Ты болен, а мы здоровы. Наше здоровье дает нам преимущество перед тобой. Обладая этим здоровьем, мы сделаем что-то большое и разделим его с тобой. Если позже мы тебе понадобимся, ты можешь на нас рассчитывать». Тогда брат или сестра-инвалид тоже чувствуют себя счастливыми.

			Благодарить и передавать дальше

			Странно, но иногда, когда матери очень много делают для своих детей, те потом их ненавидят. Я хотел бы сказать несколько слов на эту тему.

			Когда кто-то получает так много, как ребенок от своей матери, от которой он получает практически все, он чувствует себя очень ей обязанным и знает, что никогда не сможет это компенсировать. Ребенку никогда не возместить того, что сделала для него мать. Поскольку он не выдерживает эту невозможность восстановить баланс, он иногда испытывает к матери ненависть или предъявляет ей претензии. Тогда он чувствует себя уже не настолько ей обязанным. Следовательно, в некоторых случаях ненависть ребенка к матери является защитой. Ребенок избегает признавать тот факт, что получил так много, что не сможет это компенсировать. Чем больше человек получил, тем больше он часто злится на того, кто столько ему дал.

			Как можно поблагодарить мать так, чтобы это было ей в радость, хотя мы не можем возместить ей то, что она нам дала? Мы говорим ей: «Я так много от тебя получил, что никогда не смогу тебе это вернуть. Но я принимаю это с благодарностью и в память о тебе передам это дальше». Передавая таким образом, мы благодарим мать. Ведь в свое время она сделала то же самое. Она приняла это у своей матери и передала нам. Если мы сделаем то же, что и она, мы сможем взять у нее все. И сможем выдержать то, что мы от нее получили, как бы много это ни было.

			В этой связи нужно учитывать кое-что еще. Если маленькому ребенку что-то не позволило быть с матерью, когда он очень к ней стремился, он начинает на нее злиться. Но эта злость — просто другая сторона любви. Скажем, если ребенку нужно остаться в больнице, а мать к нему не пускают, ребенок приходит в отчаяние. И вернувшись к матери, он часто кажется другим. Такое впечатление, что он ее больше не любит. Когда мать хочет его обнять, ребенок сопротивляется. Все это — следствие воспоминаний о ранней разлуке. Дело в том, что маленький ребенок не умеет горевать. Свое горе он выражает через злость. Зная об этом, можно с бо́льшим пониманием относиться к его поведению и эмоциям, в том числе к злости и ненависти. Ибо здесь действует судьба.

			Два рода невиновности

			Дети глубоко привязаны к своим родителям и своей семье. Самое заветное желание и стремление ребенка — иметь право быть частью своей семьи.

			Тот, кто чувствует, что имеет право на принадлежность, ощущает себя невиновным. Невиновность здесь означает: я чувствую, что имею право на принадлежность. Поэтому невиновность — это еще и чувство, которое привязывает нас к семье.

			Привязанность и любовь, которая возникает в результате этой привязанности, часто бывают слепы. Ибо ради невиновности и принадлежности ребенок часто делает то, что приносит ­несчастье и вред ему самому и другим. Например, из чувства невиновности он может хотеть последовать за другими членами своей семьи. Он может хотеть уйти вслед за рано умершими матерью или отцом, братом или сестрой, чтобы быть вместе с ними и таким образом сохранить свою принадлежность.

			Также ребенок стремится следовать тем судьбам, которые были в его семье. Например, если его родители развелись, когда ему было три года, то, когда он становится взрослым и его собственному ребенку исполняется три, у него тоже может возникнуть желание развестись. Это желание обусловлено связанностью с моделями из родительской семьи, причем сам он может этой связи не осознавать. Так что, даже если порой нам кажется, что мы свободны в своих решениях, на самом деле это не так — мы связаны.

			Или, если ребенок чувствует, что кто-то из членов семьи хочет уйти, он говорит в душе: «Я уйду вместо тебя». И тогда у него развивается, например, анорексия, при которой он говорит в душе: «Лучше исчезну я, чем ты, мой дорогой папа (или моя дорогая мама)».

			Он может заболеть, стать жертвой несчастного случая или покончить с собой, лишь бы кто-то близкий остался жив. Это магическое мышление. Оно приводит к беде для самого ребенка, но еще и для тех, кто появляется в семье в следующем поколении. Ведь если кто-то совершает что-то подобное сейчас, то позже другие члены семьи будут следовать той же модели с той же слепой любовью и невиновностью.

			Вопрос в том, как ребенку освободиться от этой слепой невиновности и любви, как ему любить и быть невиновным осознанным образом, который позволит ему остаться в живых и быть счастливым?

			Например, если ребенок хочет умереть вслед за своей матерью, он может посмотреть ей в глаза. Тогда он вдруг увидит, какую боль причиняет ей тем, что заболевает и умирает ради нее. Тогда он будет смотреть уже не только на себя и собственную любовь, но ему придется посмотреть и на любовь матери или другого человека, за которым он хочет последовать. Тогда он сразу поймет: если он действительно любит, то он должен принять решение жить. И пусть в этом случае он остается в живых тоже из привязанности и любви, но из знающей привязанности и любви, которая принимает во внимание другого.

			Совесть и конфликты

			Совесть — это в первую очередь инстинктивное знание, которое сопровождает любое наше действие, имеющее отношение к другим людям. Это:

			•	Знание о том, что необходимо для принадлежности к системе.

			•	Знание о том, что я должен другому, если я что-то от него получил, но пока не восстановил баланс, дав ему что-то в ответ, или, если я сделал другому что-то плохое либо что-то у него забрал, но не восстановил баланс, аналогичным образом пострадав или что-то потеряв. 

			•	Знание о том, что я должен группе, чтобы она могла существовать и действовать как группа. То есть знание о том, каким должен быть мой вклад в существование и дальнейшее развитие группы.

			Чистая и нечистая совесть

			Как мы узнаем, чего от нас требует совесть? При помощи чувства вины и невиновности или, другими словами, при помощи чистой и нечистой совести. Укоры совести заставляют нас менять свое поведение, чтобы от них избавиться. Тогда чувство вины уходит, мы снова чувствуем себя невиновными, а наша совесть опять спокойна.

			Совесть не дает нам никаких предписаний по содержанию. Это не знание о том, что конкретно нужно делать, а знание о состоянии и ощущении. А что именно надо сделать, чтобы избавиться от угрызений совести и сохранить или восстановить невиновность, совесть нам не указывает. То есть в выборе средств мы в какой-то мере свободны. Мы можем пробовать разные варианты и по своим ощущениям проверять, насколько они помогают успокоить нашу совесть.

			Таким образом, совесть — это прежде всего чувство, которое помогает понять, как нам следует себя вести, чтобы гарантировать свою принадлежность к важной для нас группе.

			Мифы

			Вокруг чистой и нечистой совести существует множество представлений и мифов, которые невозможно проверить. Они наделяют совесть таким статусом, которому она, судя по тому, что про нее можно узнать, не соответствует.

			К их числу относится утверждение, что совесть — это голос Бога в нашей душе, и посему мы должны всегда и во всем ей следовать. Будь это правдой, у всех людей была бы одинаковая совесть, что очевидным образом не так. Иначе противники не могли бы сражаться друг с другом на войне или в других конфликтах с одинаково чистой совестью.

			Совесть обеспечивает главным образом нашу принадлежность к важным для нас группам, прежде всего к тем, от которых зависит наше выживание. Она привязывает нас к этим группам, чего бы те от нас ни требовали.

			Совесть и группа

			Мы с самого начала воспринимаем себя как часть группы. Это доходит до того, что вне своей группы мы чувствуем себя неполноценными и потерянными, особенно если не можем ­присоединиться к другой подобной группе. В важных для нашего выживания группах каждая часть служит целому. Все чувствуют свою принадлежность к целому и считают себя ему обязанными, поэтому при необходимости они даже готовы пожертвовать ради него собой. Только в целом индивид достигает своей реа­лизации и только в нем он выживает, даже если, служа ему, гибнет.

			Таким образом, совесть обеспечивает не столько выживание ­отдельного человека, сколько выживание группы. Совесть — это прежде всего совесть группы. Только осознав это и приняв ­всерьез, мы поймем многие собственные и чужие формы ­поведения, которые в ином случае кажутся странными или абсурдными.

			Чтобы быть частью важной для него группы, человек делает все, что от него там требуется. Поэтому, когда он следует в ней своей совести, у него нет независимой самости и независимого «я». То, что он воспринимает в группе как свою самость и собственное «я», по сути, является самостью и «я» его группы. Поэтому многие так быстро выходят в группе из себя, теряют благо­разумие и способность проводить различие. Тогда они — с чистой совестью — часто становятся страшными и опасными для других.

			Страх совести

			Доминирование группы над индивидом приводит к таким коллективным убеждениям и коллективным действиям, которые не выдерживают трезвого анализа и потому стремятся его не допустить или запретить. Это позволяет понять, каких усилий стоит человеку освобождение от оков групповой совести и ее предписаний. Ему нужно преодолеть страх перед санкциями, которыми ему грозят и которые на него налагают те, кто сохраняет убеждения и установки своей группы. Только за порогом этого страха он может встретиться с реальностью, какой она сама себя являет, и за порогом совести прийти к осознаниям, освобождающим от ее слепоты и давления, даже если, возможно, лишь отчасти.

			Неосознаваемая совесть

			Помимо той совести, которую мы чувствуем, существует еще одна, неосознаваемая нами совесть, чьи законы мы познаем только по их действию в группе. Эта совесть практически не доступна для восприятия на уровне чувств. Прежде всего потому, что та совесть, которую мы ощущаем как чистую или нечистую, перекрывает восприятие этой другой совести и тем самым вытесняет ее в бессознательное.

			Эта бессознательная совесть является групповой в еще большей степени, чем та, которую мы ощущаем. Это коллективная совесть, общая для всей семьи.

			Равное право на принадлежность

			Эта коллективная совесть устанавливает два фундаментальных закона.

			Первый закон гласит: все члены группы имеют равное право на принадлежность к ней. В отличие от ощущаемой нами совести, эта совесть не позволяет никого исключать. Поэтому в сфере действия этой совести все члены группы могут чувствовать себя в безопасности. Если кого-то из членов группы — часто под влиянием ощущаемой совести — все же исключают, то коллективная совесть заменяет исключенного кем-то из появившихся в группе позже. Тогда он чувствует и ведет себя так же, как исключенный, но ни сам он, ни другие члены группы этого не осознают.

			Таким образом, коллективная совесть следит за полнотой группы и стремится восстановить ее там, где она была утрачена. При этом ее не интересуют причины, которые привели к исключению. Поэтому, в отличие от ощущаемой совести, эта совесть а-моральна или, точнее сказать, до-моральна. Это архаичная совесть, которая еще не знает разделения на добро и зло в моральном смысле.

			Коллективная совесть пытается восстановить полноту группы, не принимая во внимание вину или невиновность того, кому приходится замещать исключенного и тем самым возвращать его в группу. В этом отношении она тоже а-моральна.

			С другой стороны, коллективная совесть морально выше той совести, которую мы чувствуем, поскольку для нее приоритетны полнота группы и выживание каждого ее члена. То есть, в отличие от моральной совести, которая принимает решения о принадлежности или исключении членов группы, а в конечном счете даже об их жизни и смерти, эта неосознаваемая совесть защищает жизнь всех членов группы даже вопреки вердикту моральной совести.

			Старшие и младшие члены системы

			Коллективная совесть следит за соблюдением еще одного закона. Этот закон тоже архаичен и служит единству и выживанию той группы, которую охватывает коллективная совесть. Он гласит: кто вошел в группу раньше, имеет преимущество перед теми, кто вошел в нее позже.

			В чем смысл этого закона и к чему он приводит? Этот закон отводит каждому члену группы место, соответствующее его возрасту. Хотя со стороны он кажется иерархическим, на самом деле он представляет собой идеальную модель равенства. Ибо в течение жизни все члены группы имеют равные возможности для развития и продвижения в этой иерархии. За эти возможности не нужно бороться, их не нужно добиваться. Со временем они появляются сами собой.

			Так что этот закон обеспечивает внутренний мир и единство в группе. Он предотвращает соперничество и борьбу за более высокое положение и потому является основополагающим принципом порядка для выживания группы, где каждый зависит от каждого.

			Тот, кто преступает этот закон, становится для группы внутренним врагом, который ставит ее выживание под угрозу. Поэтому он теряет свое право на принадлежность и под давлением коллективной совести изгоняется из группы. В старые времена это, конечно, означало верную смерть. Там, где речь идет о выживании группы, даже для этой коллективной совести отменяется право на принадлежность того, кто подвергает ее опасности.

			Наверное, важно сказать, что все, что я здесь описываю, ­основано на наблюдениях. Ибо этот закон с той же суровостью продолжает действовать в семьях и сегодня. И семейные ­трагедии начинаются там, где кто-то из членов семьи его нарушает.

			Трагизм

			Все трагедии развиваются по одной и той же базовой схеме. Так, и в греческих, и в семейных трагедиях мы становимся свидетелями того, как кто-то, вошедший в группу позже, вмешивается в дела того, кто был в ней раньше него, прежде всего тем, что хочет что-то на себя за него взять, чего как младшему ему делать не положено. В первую очередь это дети или внуки, которые стремятся взять на себя что-то за своих родителей или предков, например, их вину, задачу или искупление. При этом они делают что-то для одних и против других членов семьи. Они следуют своей совести и чувствуют себя невинными и хорошими. Но в то же время они нарушают второй закон коллективной совести. Только они этого не замечают, поскольку та совесть, которую они чувствуют, требует от них этого нарушения и вознаграждает их за него ощущением правоты и невиновности. Однако коллективная совесть наказывает их крахом или гибелью. Поэтому великие трагедии, как правило, заканчиваются смертью героя.

			Герои трагедий — в душе дети, которые хотят сделать что-то для тех, кто был до них. Это та гордыня, та самонадеянность, с которой начинаются все трагедии, и потому там невозможен хороший исход.

			Пути выхода

			Однако, разобравшись с функциями двух этих совестей, мы понимаем и где находятся пути выхода и решения.

			Постижение функций этих совестей, которые, с одной стороны, друг другу противодействуют, а с другой — друг друга дополняют, имеет далеко идущие последствия для человеческого общежития. Только благодаря ему нам становятся понятны часто неразумные, слепые и убийственные формы поведения — как нашего собственного, так и других людей. Только благодаря ему мы понимаем подоплеку некоторых болезней и самоубийств или борьбы за власть, где в конечном итоге все оказываются в проигрыше.

			Созвучие

			В достигнутом таким образом осознании мы перерастаем границы нашей совести, прежде всего те границы, которые она устанавливает для нашего восприятия. Но при этом нам не нужно отказываться от групп, к которым мы относимся. Ибо эти осознания служат в том числе нашим группам и их дальнейшему развитию. Они помогают нашей группе открыться для других групп, других осознаний и возможностей, от которых она закрывалась, находясь во власти личной совести.

			Все же принадлежность к нашей группе — это высокое благо, как, соответственно, и ее выживание. Мы не можем и не должны от нее отстраняться, поскольку от нее зависит и наше выживание тоже. Поэтому мы применяем свои осознания в отношении ­совести в том числе внутри нашей группы и до какой-то степени подчиняемся этой совести как силе, удерживающей группу вместе.

			Дальнейшее развитие совести

			Но поскольку совесть — это не постижение и не знание в философском смысле, а восприятие того, насколько наше поведение гарантирует или ставит под угрозу нашу принадлежность, она тоже может меняться и развиваться в плане содержания, на которое она реагирует. В истории есть масса таких примеров. Сегодня нам уже почти не понять некоторых вещей, которые, возможно, еще с чистой совестью делали наши предки, например с энтузиазмом шли на войну. Поэтому философ, приходящий на своем пути познания к новым пониманиям, которых прежде не допускала и не позволяла признать совесть, с уважением относится к ней тоже как к реальности и ждет, пока и из этой реальности не покажется что-то, что позволит ему действовать в соответствии с этими новыми пониманиями.

			Духовная совесть

			Дух тоже связан — но связан со всем, в том числе с противоположностями. Дух тоже непосредственно воспринимает, сохраняет ли он связь и созвучие со всем, как оно есть. Но поскольку дух находится в созвучии со всем, он не делает выбора в пользу одного и против другого.

			Как мы воспринимаем созвучие и связь на уровне духа? И как мы определяем, не прекратилась ли связь, не оказалась ли она под угрозой, не утратили ли мы созвучие?

			Созвучие собранно и обращено ко всему как оно есть. Оно пребывает в любви ко всем и вся как оно есть. Любое нарушение или утрата созвучия переживается как беспокойство. Поэтому здесь, как и в случае с инстинктивной совестью, мы тоже находим ответ в виде ощущения дискомфорта и тревоги, сравнимого с чувством вины и уколами совести.

			Когда же мы знаем, что связаны со всем и во всем имеем опору, мы испытываем на уровне духа чувство покоя и безопасности, сравнимое с чувством невиновности при чистой совести. ­Однако это чувство духовное (хотя и не только), поскольку оно сопровождается осознанием и поскольку ему присущи живое внимание и широта.

			В отличие от инстинктивной совести, оно лишено страха и рвения. Там, где другая совесть разделяет, действие, исходящее из духовной совести, соединяет. Она служит миру для всех.

			Зло

			Мы часто проводим различие между хорошими и плохими людьми, между хорошим и плохим поведением. Это обусловлено движением совести. Совесть заставляет нас различать добро и зло. Но что это за зло? И что это за добро? И то и другое совесть понимает очень узко. Под ее давлением мы признаем добром только то, что обеспечивает нашу принадлежность к семье. А злом — то, что ставит нашу принадлежность к семье под угрозу.

			Внутри семьи это различение очень важно. Оно помогает нам сохранять с ней связь. Но мы применяем его и к другим группам тоже. Поэтому мы расцениваем другие группы как хорошие, если они такие же, как наша семья, если они отвечают нашим представлениям о ценностях. Плохими или недостойными мы считаем группы, которые отклоняются от ценностных представлений нашей семьи. Раз они с нами не совпадают, то под влиянием нашей совести мы позволяем себе желать им зла или даже хотим их уничтожить.

			Таким образом, хорошие люди (так называемые хорошие люди), которые хотят попасть в рай, ни в коем случае не желают ­встретиться там с людьми, которые от них отличаются. Это ­происходит под влиянием совести. Это она создает рай и ад. Часто хорошие желают плохим ада, обнаруживая тем самым свое зло.

			Это одно зло, более или менее личное.

			Противосилы

			Однако, по моему представлению, существует и большое зло, совершенно иное, чем наше личное. Это те противосилы, которые разрушают то, что мы создаем, которые подвергают  внезапной опасности и грозят уничтожить, а иногда и уничтожают то, чего мы добились.

			Если посмотреть на Иисуса и вспомнить все, что он как хороший человек совершил и какую любовь он нам показал, например, в чудесной фразе: «Будьте милосердны ко всем, как и Отец Мой небесный милосерд, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных», то придется признать: для него не существовало хороших и плохих. Но где он закончил свою жизнь? На кресте. Здесь действовала противосила.

			Кто его убил — отдельные злые люди? Или они были орудием некой противосилы? Могущественной противосилы?

			На кресте он возопил: «Боже Мой! Боже Мой! Для чего Ты Меня оставил?» Бог что — был тогда слаб? Бог что — слабее противосил? Или с их помощью Он показал свое величие?

			Когда кто-то становится слишком большим, противосилы всегда приводят его в баланс — во славу Божью. Откуда же берутся эти силы и это зло? От Бога.

			Как нам вести себя в отношении противосил? Мы соглашаемся с ними, как с тем, чего желает Бог. Наши отношения с Богом или божественным достигают своей полноты, когда мы отдаем Ему себя без остатка. Только тогда мы действительно чтим Бога.

			Добро

			В том, что касается добра, существует одно важное различение: есть добро, которое мы воспринимаем как добро под влиянием совести, и добро, которое находится вне рамок совести.

			В понимании совести добро — это то, что связывает нас с нашей семьей и согласуется с ее ценностями. Однако у каждой семьи своя собственная совесть, отличная от совести других семей и других людей. У нас у всех есть тот странный опыт, что с матерью у нас одна совесть, а с отцом — другая. Поэтому с матерью мы ведем себя так, а с отцом иначе. Соответственно, есть семьи, в которых хорошим считается то, что в других кажется дурным. То, что хорошо для одних, ужасно для других. Мы видим это на примере войн. Как правило, сражаясь с противником, обе стороны чувствуют себя хорошими. Хорошими себя считают и террористы-смертники, поскольку в глазах их семьи и группы их действия выглядят чем-то хорошим, даже героическим. У всех героев чистая совесть. Но что делают эти герои? Они убивают других. Что же это за чистая совесть, с которой они это делают? Чистая совесть ребенка. Но их чистая совесть несет другим смерть.

			Все герои — это дети. В этом, конечно, есть некоторое преувеличение. Но если внимательно приглядеться — на кого они смотрят, совершая свои подвиги? Прежде всего на свою мать. Прежде всего матери гордятся своими героями.

			Большое добро

			Но, как мы можем наблюдать, из глубины души исходит другое добро, которое преодолевает границы совести. Это добро более высокого порядка. Оно соединяет в душе то, что прежде было разделено. То, что для совести представляется хорошим или плохим, на этом уровне соединяется как равное перед лицом чего-то большего.

			Однако все это остается пока в сфере личного. Так же, как и в случае зла, за ее пределами есть другое, более общее, мощное движение. Это добро находится по ту сторону всего, что мы можем желать и воспринимать как благо.

			На этом уровне благом — не имеющим никакого отношения к нашему личному счастью — оказываются, например, смерть и катастрофы. В этом смысле благом является и эволюция, несмотря на потери, ценой которых она происходит. То, что из-за нее утрачивается, в этом движении утрачивается во благо. Благодаря ему возникает что-то новое, что, возможно, находится за гранью наших желаний и представлений.

			Как нам установить связь с этим большим добром? Согласившись с ним таким, какое оно есть, не желая, чтобы оно было каким-то другим. И даже его любя. Не эмоционально, ибо наша эмоциональная любовь слишком для него мала. Мы уважаем это добро как отвечающее воле некой высшей силы и подчиняемся ему, чего бы оно от нас ни требовало. В согласии с ним мы остаемся спокойными, обращенными ко всему и ко всему добрыми.

		

	
		
			Евреи и немцы

			Вступление

			Меня уже давно занимает открытый, а сегодня зачастую подспудный конфликт между евреями и христианами и между евреями и немцами. На многих семинарах в Германии и Израиле, а также и в других странах, я сталкивался с этим конфликтом и размышлял о его подоплеках. Очень постепенно мне удалось подобраться к его ключевым, на мой взгляд, пусковым механизмам и изучить его следы в душах евреев и христиан, главным образом немцев. Следующие главы представляют собой рассказ об этой работе. При этом я понимаю, что до конца мне еще далеко. Поскольку эти тексты относятся к разным контекстам, некоторые образы в них иногда повторяются. Каждый раз это новая попытка понять то, что кажется недоступным пониманию.

			Еврейство в нашей душе

			Доклад на Международном конгрессе в Вюрцбурге «Движение к миру», 2001 год

			Душа здесь — это душа христиан и душа немцев. Несмотря на то что они суть одно, говоря о страданиях еврейского народа в годы господства в Германии национал-социализма, я отдельно рассмотрю влияние произошедшего на души немцев.

			Избранные и отверженные

			Представление о богоизбранности занимает в душе христиан и иудеев центральное место. Христиане переняли этот образ у иудеев и назвали себя новым избранным народом, и, как следствие, стали смотреть на еврейский народ как на оставленный и отвергнутый Богом. Образ избранности подразумевает, что Бог отдает предпочтение одному народу, возвышает его над другими и наделяет над ними властью.

			Как такой образ Бога появляется в нашей душе? Можем ли мы вообще говорить здесь о Боге? Ведь Бог, который избирает и отвергает, внушает страх. Даже избранные не могут жить, не боясь в любой момент оказаться среди отверженных. Эти образы приходят из глубины души, сначала собственной, а затем из бездн коллективной души, общей для некой большей группы. Из этой общей души поднимаются образы избрания и отвержения, а мы помещаем их на небеса, смотрим на них и страшимся как чего-то, что находится над нами, как чего-то божественного. Те, кто чувствуют себя избранными, отождествляют себя с Богом, который избирает и отвергает, и сами избирают и отвергают, как Он, и потому становятся страшными для других, которых считают отверженными.

			Но что, если действия других групп и народов определяются такими же внутренними образами? К чему это приводит, мы видим по религиозным войнам. Причем эти группы не воспринимают как отдельных людей ни себя, ни других. Обе стороны действуют словно одержимые коллективным бредом.

			В душе христиан к представлению о собственной богоизбранности добавляется еще и то, что они верят в того же Бога, что и иудеи, то есть они в том числе от имени Бога иудеев смотрели на еврейский народ как на отвергнутый Богом и лишенный перед Ним всяких прав. Какие страшные масштабы это может принять, в современной истории показала попытка национал-социалистов уничтожить весь еврейский народ целиком.

			Здесь можно возразить, что вожди национал-социализма и само национал-социалистическое движение отнюдь не были христианскими. Но тут не стоит обманываться, ибо, если исходить из сознания избранности, это движение во многом носило христианские и иудейские черты. Фюрер считал, что призван провидением вести новый избранный народ — здесь в образе высшей расы — к мировому господству и на пути к нему он должен уничтожить прежний избранный народ. Каким бы искаженным и слепым это ни казалось нам сегодня, национал-социалистическое движение, а вместе с ним и значительная часть немецкого народа во многом черпали энергию для Второй мировой войны в этом миссионерском сознании, а творимые зверства были для них отправлением Божьего правосудия.

			О том, что миссионерское сознание не было преодолено с падением Третьего рейха, свидетельствуют возникшие впоследствии ультралевые и ультраправые группировки. Они демонстрируют схожее сознание и, как следствие, часто слепую готовность к насилию против других групп.

			Иисус и Христос

			И все же одним только антагонизмом между старым и новым избранным народом не объяснить неприязнь многих христиан к евреям, жестокость погромов и изгнаний. У нее есть еще один корень, и он представляется мне самым важным. Он имеет отношение к непримиримому противоречию между человеком Иисусом из Назарета и верой в его воскресение и возвышение десницей Бога.

			У первых христиан человек Иисус очень скоро отходит на задний план. Его образ перекрывается образом возвышенного Христа, делая его неузнаваемым. Так христиане вытесняют ту болезненную реальность, что на кресте Иисус чувствовал себя покинутым Богом. Бог, в которого он верил, не явился.

			Выдающийся еврейский писатель Эли Визель рассказывает, как в концлагере публично повесили ребенка. При виде этого ужаса кто-то спросил: «Да где же Бог?» Эли Визель ответил: «Вот он висит».

			Когда Иисус на кресте громко воззвал: «Боже Мой, Боже Мой, для чего Ты Меня оставил?», кто-нибудь мог бы тоже спросить: «Да где же Бог?» И ответ был бы тот же: «Вот он висит».

			Ученики не смогли выдержать реальность Иисуса, оставленного его Богом. Они ушли от нее, веря в его воскресение и в то, что теперь он сидит одесную Бога и когда-нибудь придет судить живых и мертвых. Но вера в воскресение не отменила человека Иисуса и его человеческую судьбу. Мы снова встречаемся с ним в образе евреев. Поэтому в душе христиан еврейство означает в первую очередь человека Иисуса, на которого они больше не осмеливались смотреть, веря в его воскресение из мертвых и его возвышение десницей Отца. Христиан пугает — а еще злит — встреча с Иисусом, который был оставлен Богом. Поэтому в ­евреях они ополчились против вызывающего у них страх Иисуса и против вызывающего у них страх Бога Иисуса и иудеев. Такой образ у меня возникает, когда я наблюдаю за тем, что происходит в душах многих христиан.

			Когда я представляю себе евреев и их преследование в Третьем рейхе и даю подействовать на себя образам того, как их сгоняли в одно место и отправляли на смерть и как они подчинялись — без сопротивления, кротко и покорно, я вижу в них Иисуса. Человека Иисуса и еврея Иисуса. Так поразительным образом жертвы холокоста оказались по отношению к христианам в той роли, в какой христиане видели Иисуса по отношению к иудеям. Как народ, в своем поведении и судьбе они воплощали поведение и судьбу Иисуса, каким христиане видели его перед синедрионом и Пилатом. Только палачами теперь были христиане, а теми, кто нес черты Иисуса, — иудеи.

			Тот же самый Бог

			Теперь вернусь к представлению о богоизбранности и в про­тивовес ему скажу несколько слов о зарождении религии в душе, о том, что происходит в душе христиан, когда они становятся христианами, и в душе иудеев, когда они становятся иудеями.

			Ребенок появляется на свет в определенной семье. У него есть определенные родители, эти родители принадлежат к определенному роду, определенной культуре, определенному народу, определенной религии. Здесь выбора у ребенка нет.

			Если ребенок без вопросов принимает жизнь такой, какой она ему достается, если он принимает ее вместе с той судьбой, теми возможностями и границами, радостями и горестями, которые она влечет для него за собой в этой конкретной семье, то он открывается не только для своих родителей, не только для этого конкретного народа, не только для этой конкретной культуры, не только для этой конкретной религии — он открывается для Бога и всего того, что мы угадываем за этим именем. Поэтому такое принятие жизни — это религиозный акт, истинно религиозный акт.

			Тот, кто родился в еврейской семье, не может и не должен начинать свое движение к Богу иначе как с еврейского пути. Этот путь — единственно для него возможный, а потому единственно верный. Все то же самое относится и к христианину. Так что как бы христиане и иудеи ни различались в своих религиозных воззрениях, в отношении основного религиозного акта между ними разницы нет. Этот акт не зависит от содержания их религии, поэтому от него невозможно и нельзя отказаться, если позже человек переходит в другую религию.

			На одном из курсов за помощью обратился молодой человек, поскольку чувствовал себя оторванным от жизни. Оказалось, что его дед был крещеным евреем. Сам он чувствовал себя не иудеем, а христианином. Когда мы расставили его семью, рядом с дедом я поставил пятерых заместителей для жертв холокоста. Дед спонтанно положил голову на плечо стоявшей рядом с ним жертвы и через некоторое время сказал: «Вот мое место». Когда я попросил молодого человека сказать деду: «Я тоже еврей» и «Я останусь евреем», он смог это сделать только с сильным страхом и трепетом. Но когда ему это удалось, он впервые почувствовал свой вес.

			Что здесь было по-настоящему религиозным? Его признание себя христианином или возврат к еврейским корням? Основополагающим религиозным актом здесь было его признание: «Я еврей» и «Я останусь евреем».

			Дерево не выбирает, где ему расти. Куда упало семя, там для него и правильно. То же самое верно и для нас. Для каждого человека единственно возможным и потому правильным является место его родителей. Так и народ, к которому он принадлежит, его язык, его раса, его религия, его культура — единственно для него возможные и потому правильные. Если каждый человек соглашается с этим в том сущностном смысле, что смиренно принимает это от чего-то Большего, превосходящего его и всех остальных людей, и развивается на своем месте в соответствии со своими возможностями, то он знает, что он такой же, как все. И в то же время он признает, что это Большее, как бы мы его ни называли, равным образом давая, обращено ко всем, и поэтому все, какими бы разными они ни были, перед этим Большим равны.

			Немцы и евреи

			На этом фоне возникает вопрос: как христианам и прежде всего немцам быть со своей виной перед евреями? Что они могут и должны сделать, чтобы преодолеть эту вину и дать евреям то место среди себя, которое им полагается? И как евреям быть с виной христиан и немцев перед ними? Что здесь может привести к примирению? И возможно ли в принципе примирение перед лицом такой вины?

			Работа на некоторых семинарах позволила мне приобрести определенный опыт и понимание того, как возможно примирение между агрессорами и жертвами или, если брать шире, между немцами и евреями. Ключевую роль здесь сыграл один эпизод на курсе в Берне, когда клиент расставил свою нынешнюю семью, а затем сказал, что должен добавить кое-что важное: он еврей. Тогда я поставил семь заместителей для мертвых жертв холокоста, а за ними — семь заместителей для мертвых преступников. Заместителей жертв я попросил развернуться и посмотреть преступникам в глаза. После этого я уже не вмешивался, а полностью предоставил их тому движению, которое рождалось само по себе.

			Некоторые преступники упали на пол, скорчились и громко зарыдали от боли и стыда. Жертвы повернулись к преступникам, посмотрели им в глаза, подняли тех, кто лежал на полу, обняли их и стали утешать. В конце между ними возникла неописуемая любовь. Один из преступников совершенно оцепенел, он был не в состоянии пошевелиться. Тогда я поставил за его спиной «преступника за преступниками». Он прислонился к нему и смог немного расслабиться. Позже этот заместитель сказал, что он чувствовал себя словно палец на огромной руке, как будто он совсем себе не принадлежал. Такие же ощущения были и у других участников той расстановки. Все они, жертвы и преступники, чувствовали, что за ними стоит и ими управляет некая высшая сила, действие которой недоступно нашему пониманию. 

			В такой расстановке отчетливо видно, что не существует групп в том смысле, что тут — жертвы, а там — преступники. Есть только отдельные жертвы и отдельные преступники. Каждый конкретный преступник должен предстать перед каждой конкретной жертвой, а каждая конкретная жертва — перед каждым конкретным преступником.

			А еще в ней видно, что мертвые жертвы не будут знать покоя до тех пор, пока мертвые преступники не займут место рядом с ними и пока жертвы не примут их к себе. И преступники не будут знать покоя, пока не лягут рядом с мертвыми жертвами и не сравняются с ними.

			Там, где этого не происходит и где мы этого не допускаем, преступников замещают потомки. Например, до тех пор, пока преступники последней войны не получат место в душе немцев, их будут замещать в том числе ультраправые. В расстановках для потомков жертв я видел, что во многих еврейских семьях кто-то из детей замещает преступника. Так что примирения с преступниками нам не миновать.

			Во время расстановки в Берне мне пришло понимание, что развязать переплетение можно только между теми, кто им связан, то есть между этим преступником и этой жертвой. Никто не может и не должен брать это на себя, как если бы у него были на это право, поручение или сила. Поэтому в той расстановке заместители мертвых жертв и мертвых преступников не хотели вмешательства со стороны живых. Те должны были держаться от них подальше. А еще мертвые хотели, чтобы жизнь продолжалась, чтобы память о них никак ее не ограничивала и не сокращала. С точки зрения этих мертвых живые были свободны, чтобы жить.

			Я догадываюсь, какое действие в душе христиан произвело бы представление, что мертвый Иисус в царстве мертвых тоже встречается с теми, кто его предал, осудил и казнил. Если бы перед лицом тех сил, которые распоряжаются их судьбой, мы увидели в них таких же людей, как мы, то, как бы возмутительно это для многих ни прозвучало, мы бы почтили их всех. Прежде всего мы бы выразили почтение той большей силе, которая, оставаясь непостижимой тайной, стоит за ними и за нами. Покориться этой тайне так — путем примирения со всеми людьми как такими же, как мы, — было бы поистине религиозно, а еще человечно.

			В этой связи я провел упражнение для одной еврейской женщины, в чьей семье было много погибших. Она чувствовала, что призвана примирить живых и мертвых. Я попросил ее закрыть глаза. Через некоторое время она отправилась в воображении в царство мертвых, встала посреди шести миллионов жертв холокоста, посмотрела вперед, назад, вправо, влево. С краю от этих шести миллионов лежали мертвые преступники. И вдруг они все поднялись: и мертвые жертвы, и мертвые преступники — повернулись к горизонту на востоке, увидели там белый свет и склонились перед этим светом. Перед этим светом вместе со всеми мертвыми склонилась и эта женщина, а потом она медленно пошла обратно, оставив мертвых в благоговении перед тем, что лишь проглядывает за горизонтом, но остается сокрытым. Затем она отвернулась от мертвых и обратилась к жизни.

			Исправление

			Но иногда живым приходится еще раз встречаться с мертвыми, смотреть им в лицо и давать им посмотреть на себя. В первую очередь речь о тех, кто сам был виноват перед мертвыми, а также о тех, кто получил какую-то выгоду от страшной судьбы своих еврейских сограждан. Во многих расстановках обнаруживалось, что люди, по отношению к которым было совершено беззаконие, завладевают душами тех, кто это беззаконие совершил или извлек выгоду из их несчастья. Причем они завладевают не только их душами, но и душами их потомков, и так продолжается до тех пор, пока беззаконие не будет признано, пока им не посмотрят в глаза, пока их не признают такими же людьми, как мы, пока мы не воздадим им должное и вместе с ними не оплачем их судьбу. Тогда разделенное вновь соединится, а тяжелые последствия несправедливости прекратятся.

			Я расскажу здесь еще одну историю и, если хотите, возьму вас с собой в путешествие души.

			Разворот

			В своей семье, на родине, в ее культуре родится человек, и, будучи еще ребенком, он слышит рассказы о том, кто здесь когда-то был наставником, учителем, примером, и ощущает глубокое желание стать таким же, как он.

			Он находит единомышленников и в многолетнем послушании учится и следует великому примеру, пока однажды не становится ему подобен и не начинает думать, говорить, желать и чувствовать, как он.

			И все же одного, считает он, пока что не хватает. Тогда он отправляется в далекий путь, чтобы в самом дальнем одиночестве перешагнуть, быть может, последнюю черту. Он проходит мимо старых, давно покинутых садов. Лишь дикие розы там продолжают цвести, да высокие деревья ежегодно приносят плоды, которые, не привлекая ничьего внимания, просто падают на землю, поскольку здесь нет никого, кто мог бы их собрать. А после начинается пустыня.

			Теперь вокруг него одна лишь неведомая пустота. И кажется ему, здесь одинаковы все направления, а образы, которые он видит иногда перед собой, оказываются миражами. Он идет, куда глядят глаза, и вот, когда уже давно он чувствам собственным не доверяет, он видит перед собой источник. Тот бьет из-под земли, и вода быстро снова уходит в землю. Но там, где влаги достает, пустыня делается раем.

			Затем он, обернувшись, видит двух приближающихся незнакомцев. Они так же, как он, когда-то поступили: последовали своему примеру и стали ему равны. Так же, как он, они отправились в далекий путь, чтобы в одиночестве пустыни, быть может, перейти последнюю черту. И, как и он, нашли источник. Вместе к нему склонившись, они пьют одну и ту же воду и мнят себя почти у цели. Тогда они друг другу называют свои имена: «Я — Гаутама Будда», «Я — Иисус Христос», «Я — пророк Мухаммед».

			Вот приходит ночь, и над ними, как испокон веков, недостижимо далеко и тихо сияют звезды. Все трое умолкают, и чувствует один из них, что близок он великому примеру, как никогда доселе. И кажется ему, как будто он на миг способен ощутить, каково ему пришлось, когда он знал бессилье, тщетность и смирение. И каково бы ему было, знай он и о вине. Ему казалось, будто он слышит его слова: «Если бы они могли меня забыть, я бы обрел покой».

			На следующее утро он разворачивается и уходит из пустыни. И снова ведет его дорога мимо покинутых садов, пока не обрывается у сада, который принадлежит ему. У входа стоит старик, как будто только его и ждет. Он говорит: «Кто из такого далека нашел обратную дорогу, тот любит сырую землю. Он знает, что все когда растет, еще и умирает, чтобы умерев стать пищей». «Да, — отвечает ­другой, — я согласен с законом земли». И начинает ее возделывать.

			Совместный траур

			Фрагмент курса в Неве-Шаломе в Израиле в 2001 году

			ХЕЛЛИНГЕР: Когда мы вспоминаем какой-то свой поступок, о котором сожалеем, например, когда мы причинили человеку большой вред, а он говорит нам: «Я тебя прощаю», как мы себя тогда чувствуем? Лучше или хуже? Меньше или больше? Тот, кто прощает таким образом, смотрит на нас сверху вниз и делает нас маленькими.

			Прощение

			В этой связи я хотел бы сказать несколько слов о вине. Благодаря вине мы обретаем особую силу для совершения добра. У безвинных сил на это меньше. Только те, за кем есть вина, кто принимает ее и ее последствия, обладают особой силой делать в том числе большое добро. Прощая виновного, другой лишает его этой особой силы, а также его особого достоинства.

			Недавно я прочел статью Дана Бар-Она, профессора из университета Бен-Гуриона, в которой он пишет: с одной стороны, немцы надеются на то, что евреи их простят, но евреи к этому не готовы. С другой стороны, израильтяне надеются, что их простят палестинцы. То есть, с одной стороны, они отказывают в прощении, а с другой — на него надеются.

			Что было бы, если бы евреи простили немцев? Немцы больше не смогли бы с глубочайшим состраданием скорбеть о жертвах ­холокоста, а израильтяне не смогли бы с уважением примириться с немцами. Так что прощение — не лучший путь к прочному миру.

			Достоинство

			Если же немцы признают, что зло, которое они причинили евреям, было совершено с немыслимой в наше время жестокостью, если они посмотрят на множество убитых ими жертв — не только как на группу, но словно бы взглянут каждой из них в лицо, а еще позволят жертвам посмотреть на себя, они лишатся сил. Причем не только отдельные преступники, но немцы как нация. Потому что практически все немцы были так или иначе причастны к беззакониям в отношении еврейского народа. Тогда все они станут маленькими перед жертвами.

			Если немцы действительно предстанут перед этим горем и этой болью, то они вернут себе какую-то часть своей силы и своего достоинства перед лицом оставшихся в живых.

			Но через такой же траур нужно пройти и евреям. Ибо многие евреи не решаются по-настоящему посмотреть на жертв холокоста, взглянуть им в глаза, признать их страдания и их судьбу, глубоко перед ними склониться и по-настоящему по ним отгоревать.

			Если бы евреи так скорбели о своих мертвых и если бы немцы так скорбели об ими убитых, то совместный траур мог бы их примирить.

			Но как только начинаешь надеяться на прощение или его даешь, такое примирение становится невозможным.

			Израиль и палестинцы

			То же самое относится, конечно, и к конфликту между Израилем и палестинцами.

			Недавно на конгрессе в Вюрцбурге Дан Бар-Он от лица Израиля и Сами Адван от лица Палестины разговаривали о путях достижения мира между своими народами. Они предложили создать рабочую группу, где обе стороны могли бы изложить свою точку зрения на изгнание палестинцев, в надежде, что это поможет им лучше друг друга понять и сблизиться. Как немец я, конечно, вижу это в более широком контексте, потому что так же, как палестинцы были изгнаны из Палестины, многие израильтяне были в свое время изгнаны из Германии.

			В ходе работы этой группы Дан Бар-Он и Сами Адван попросили меня показать в расстановке, что, по моему опыту, должно предшествовать примирению между Израилем и палестинцами.

			Я выбрал пять заместителей для палестинцев и взял на эти роли только евреев. Затем я выбрал пять заместителей для израильтян и поставил обе группы напротив друг друга на расстоянии около двух метров.

			Одна заместительница из числа палестинцев смотрела в пол. В семейной расстановке это означает, что она смотрит на кого-то мертвого. Поэтому я выбрал заместителя для этого мертвого и попросил его лечь на спину между двумя группами. Кого он замещает — палестинца или израильтянина, — сказано не было, так как в этом конфликте много погибших с обеих сторон.

			Палестинка сразу опустилась на колени перед этим мертвым. Было очевидно, что она горевала о ребенке, ставшем жертвой этого конфликта.

			Одна заместительница со стороны Израиля хотела подойти к ­палестинцам, но те ее не пустили. Было такое впечатление, что она хотела попросить прощения, но здесь это было невозможно.

			После этого палестинцы, в глубоком горе, один за другим опустились на пол. Один из израильтян упал навзничь и громко зарыдал. Остальные тоже были охвачены глубокой болью.

			В этот момент я прервал расстановку и спросил отдельных заместителей, что с ними происходило. Всех их объединяло одно: они чувствовали глубокое горе. Никто из палестинцев не предъявил израильтянам никаких требований. Для тех это стало неожиданностью, поскольку они опасались, что палестинцы вернутся и заявят свои права на утраченную собственность. Но оказалось, что прежде всего им было важно одно: они хотели, чтобы в них увидели людей, которым пришлось многое вынести. Обе стороны смогли вдруг почувствовать, какие страдания претерпели они сами и какие страдания они причинили другим.

			Примирение

			Примиряющее движение в конце было бы таким: каждый видит страдания каждого с той и с другой стороны. И они вместе скорбят. Затем они смотрят вперед — на то, что они могут сделать вместе и друг для друга в будущем. Они больше не оглядываются назад и не выдвигают никаких требований. На этой основе они могут положить начало чему-то, что пойдет на пользу обеим сторонам.

			Мне доводилось наблюдать это и в других контекстах. Примирение случается только после того, как обе стороны вместе отгорюют по потерянному.

			Возвращение отвергнутых

			Недавно на семинаре в Японии одна женщина рассказала, что ее дед погиб в Хиросиме во время атомной бомбардировки. Она просила о помощи, потому что боялась ехать к родителям, считая, что она для них опасна. Разве не странно для ребенка — бояться, что он может быть опасен для родителей?

			Я поставил заместителей для деда и для атомной бомбы. Но клиентка смотрела не на деда, а на бомбу. И пошла она не к деду, а к бомбе и спряталась за ней.

			Это еще один пример того, что, когда мы кого-то исключаем или боимся, мы становимся такими, как этот человек.

			Нечто подобное мы наблюдаем во многих еврейских семьях. Часто один из членов семьи замещает преступника, немецкого преступника, поскольку семья его отвергает и исключает. Поэтому до тех пор, пока кто-то, даже если он убийца, остается исключенным, решения и примирения не будет ни в душе, ни в семье.

			Но вернемся к расстановке в Японии. Заместитель атомной бомбы долго смотрел на деда, который медленно опустился на пол. Внезапно стало ясно, что на другом, более глубоком уровне, они олицетворяли Японию и США.

			Однако японцы были не только жертвами, но и агрессорами тоже. Поэтому здесь нельзя было действовать по схеме «тут агрессоры, а там жертвы».

			В конце Япония и США стояли друг напротив друга. Жертвы с обеих сторон взялись за руки и встали вокруг них. Только после этого Япония медленно пошла к США, а США протянули руки ей навстречу. Здесь примирение началось между жертвами, и только потом оно произошло и между преступниками.

			Здесь становится понятно, что просьба о прощении, будь то со стороны Японии в адрес США, будь то со стороны США в адрес Японии, будь то со стороны Японии в адрес народов, на которые она напала, была бы дешевой попыткой решения. Здесь необходимо большее: совместный траур по жертвам.

			Пример. Совместный траур по убитым детям

			На семинаре в Неве-Шаломе Эли рассказал, как однажды во время поездки в Египет, куда он отправился с родителями, сестрой и другими израильскими детьми, их автобус остановился, египетский полицейский открыл по ним огонь и убил шестерых детей, включая его сестру. Ему самому вместе с еще тремя детьми удалось убежать.

			Для расстановки Хеллингер выбрал заместителей для Эли и его сестры, пяти других убитых детей и для египетского полицейского. Через некоторое время он выбрал еще шесть заместителей для палестинских детей, убитых израильтянами, и попросил их лечь на пол к другим убитым детям. С обеих сторон были робкие попытки установить друг с другом контакт, египетский полицейский тоже хотел прикоснуться к некоторым своим жертвам. Но все эти попытки были отвергнуты. Даже когда Хеллингер ввел в расстановку заместителей для родителей детей с обеих сторон, это мало что изменило.

			Спустя какое-то время заместитель Эли подошел к египетскому полицейскому. Они протянули друг другу руки и обнялись. С этого момента расстановка пришла в движение. Мертвые дети с обеих сторон придвинулись ближе друг к другу и взялись за руки. Эли и египетский полицейский подошли к родителям Эли. Они все вместе обнялись.

			ХЕЛЛИНГЕР Эли: Только когда твой заместитель подошел к египетскому полицейскому, мертвые смогли начать движение друг к другу. В конце они все лежали вместе.

			ЭЛИ: У меня не было злости к египтянину.

			ХЕЛЛИНГЕР: Мы это видели. Я упоминаю об этом просто потому, что здесь мы могли видеть, какое действие это оказывает на мертвых, когда живые идут друг к другу. Если живые двигаются, то мертвые тоже могут двигаться.

			Образы Бога

			ХЕЛЛИНГЕР в Неве-Шаломе: Сегодня мы празднуем шаббат. Это священный день, когда люди вспоминают о том, как Бог помог еврейскому народу. 

			Бог — большая тема для всех людей и всех народов. Вопрос в том, достойны ли мы Бога? Ведем ли мы себя так, что это славит Бога? Или, может быть, мы используем Его в своих целях? Большинство религий используют Его, но тогда они перестают Ему служить.

			Я уже давно размышляю о том, что происходит в душах людей, когда они думают о Боге. Или что происходит у них в душе, когда они любят или боятся Бога. При этом я заметил, что существует тесная связь между нашими представлениями о Боге и принципами действия совести.

			В нашей личной совести, которую мы ощущаем как вину и невиновность, мы различаем добро и зло, хороших и плохих людей, нравственное и безнравственное поведение.

			Какое отношение это имеет к тому, как мы представляем себе Бога? Как и наша совесть, Он тоже проводит различие между хорошими и плохими людьми. Мы приписываем Ему те же мысли и те же различения, которые внушает нам наша совесть. Поэтому то, что считается хорошим в нашей семье, хорошо и перед Богом. Что наша семья отвергает, то отвергает и Бог. Таким образом, сфера действия нашей совести включает в себя и Бога. Он служит нашей совести.

			У многих религий есть основатель. Христианство возводится к Иисусу, хотя мы не знаем, хотел ли он на самом деле создать религию. Христианство сложилось позднее на основе его учения и учения его учеников. 

			Иудейская религия в некотором смысле восходит к Моисею. Он дал ей законы, хотя вера в Бога Израиля уходит корнями в более далекое прошлое. Ислам был основан Мухаммедом, а буддизм восходит к Будде.

			Иногда я думаю: что было бы, если бы мы, люди, встретились с ­основателями этих религий как с людьми? Если бы мы могли встретиться с Моисеем, или Иисусом, или Мухаммедом, или Буддой? Что происходило бы в нашей душе? Смогли бы мы позволить им быть совершенно такими же, как мы? Что изменилось бы в нашей душе и как изменились бы сразу наши с ними отношения? Стали бы они от этого меньше или больше? И как бы это сказалось на нашей вере и нашей позиции по отношению к той силе, которую мы называем Богом? Стала бы наша связь с ней глубже или слабее? И как бы это отразилось на отношениях между религиями и культурами?

			Я не имею права отвечать на этот вопрос. Я только его задаю.

			Страстная пятница в Буэнос-Айресе

			Фрагмент курса в Буэнос-Айресе в 2001 году

			ХЕЛЛИНГЕР: Сегодня страстная пятница. Это особый день для христиан. Это хороший день? Или плохой? Что произошло в этот день? В этот день был распят Иисус — обычное дело в Иеру­салиме.

			Нам мало известно о том, каким на самом деле был Иисус. В Евангелиях есть разные слои. Где-то еще проступает то, каким он был: человеком, который знал свои границы, который сознавал свою зависимость от Бога и у которого иногда не получалось то, чего он хотел. То есть, в принципе, это был такой же человек, как мы. Так он себя понимал.

			Но что произошло потом? Когда он висел на кресте, он громко воскликнул: «Боже Мой, Боже Мой, для чего Ты Меня оставил?» Тут он был целиком и полностью человеком. Человеком, который дошел до предела и которому пришлось узнать, что Бог остается для нас недосягаемым. В том, чтобы это познать и принять, и было его величие.

			Но что потом сделали с этим Иисусом? Для учеников, которые это видели и слышали этот крик, была невыносима мысль о том, что он оставлен Богом. Они не могли встретиться с этим великим, остающимся тайной Богом. Поэтому они проповедовали о воскресении Иисуса, о том, что он как Сын Божий сидит одесную Отца и что он придет судить живых и мертвых.

			Что произошло потом? О реальном Иисусе почти перестали говорить. Он вдруг стал неважен. В своих посланиях Павел почти уже не упоминает Иисуса. Он был для него неважен. При этом его послания являются старейшими текстами Нового Завета. Евангелия появились гораздо позже, тридцать-пятьдесят лет спустя. Они были написаны на основе веры в возвышение Иисуса. Так реальный Иисус оказался в тени.

			Возвышенный Иисус — по сути, страшный Иисус в сравнении с реальным Иисусом, о котором мы все же кое-что знаем. Достаточно взять Откровение Иоанна Богослова и прочитать, как там описываются Бог и возвышенный Иисус. Он является на белом коне и «перед городом топчет точило вина ярости и гнева Божьего», и «поднимается кровь до узд конских и течет на многие версты». Разве это не ужасно? И это Бог? И Иисус одесную Его, когда речь идет только о крови и расправах? И этот Бог провозглашается Богом любви?

			В этой связи обнаруживается еще одна страшная вещь, а именно — ненависть христиан к иудеям. В Евангелие от Матфея явно с дурными намерениями вставлен пассаж о том, что весь народ кричал: «Кровь Его на нас и на детях наших». Здесь для евреев начинается путь страданий среди христиан.

			Что только не пришлось пережить евреям от рук христиан! То же, что Иисусу. Когда читаешь и слышишь, как поступали с еврейским народом, понимаешь, что, в сущности, это ровно те же муки, которым подвергли и его. При этом евреи вели себя так, как написано про Иисуса. Они не раскрывали рта, как агнец, которого ведут на заклание. Это поразительная особенность холокоста: сотни тысяч людей просто уводили — и они не сопротивлялись.

			Так что же проступает для нас в евреях? Еврейство — это особый образ в нашей душе. Ибо то, что делали с евреями христиане и как они с ними обходились, следует определенному внутреннему образу. Кого представляют евреи в нашей душе? Человека Иисуса, которого многие христиане больше не хотят признавать. Возвышение стало огромной неправотой по отношению к человеку Иисусу. Ему больше нельзя проявлять себя таким же человеком, как мы. Мы вынуждены его отрицать, потому что иначе нам придется столкнуться с Богом, который покинул Иисуса, который остается недоступным и для нас.

			Сегодняшний день мог бы стать поводом для размышлений о том, как мы можем воздать должное и человеку Иисусу, и евреям.

			Вчера в одной расстановке мы видели, что происходит, когда убийца смотрит своей жертве в глаза. Как они в общем страдании вдруг приходят друг к другу и в смерти находят покой. У меня тут тоже рождается свой образ: что, если представить себе, как в царстве мертвых Иисус встречает Иуду, первосвященников, которые его осудили, Пилата, тех, кто его распял? Они смотрят друг другу в глаза, как человек человеку, плачут о том, что произошло, и так обретают мир и покой. С этим образом в душе мы можем посмотреть в глаза евреям, как люди людям, мы можем вместе с ними плакать о всем том зле, которое с ними творили: в течение всего Средневековья во многих христианских странах, например в Испании, и в России тоже, но в первую очередь — недавно в Германии. Тогда этот день стал бы днем примирения и мира.

			Пример. «Я один из вас»

			БЕНЬЯМИН на этом курсе: Со мной с детства постоянно происходят несчастные случаи. Они всегда как-то связаны с передвижением: на велосипеде, на машине или на лошади. Несколько раз это случалось после того, как мне удавалось достичь чего-то важного. Неделю назад я ехал с детьми на машине и вдруг заметил, что веду ее очень рискованно.

			ХЕЛЛИНГЕР: Что случилось в твоей родительской семье?

			БЕНЬЯМИН: Мой отец и все бабушки и дедушки приехали из Европы. Они бежали от смерти. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Что значит «они бежали от смерти»?

			БЕНЬЯМИН: Бабушка и дедушка по отцу — из концлагерей в Германии, дед по материнской линии — из России. Он бежал от погромов, а вся его семья была убита. Бабушка по маме бежала из Австрии. Ее семью там тоже убили. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Ты из еврейской семьи?

			БЕНЬЯМИН: Да.

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо. Сейчас мы поставим заместителей для всех этих мертвых. Сколько их?

			БЕНЬЯМИН: Много, сколько точно, я не знаю.

			ХЕЛЛИНГЕР: Мы возьмем шесть человек. Ты их выберешь. 

			Беньямин выбирает заместителей и ставит их рядом друг с другом. Хеллингер просит его встать напротив них. 

			Беньямин от них отшатывается. Охваченный болью, он закрывает лицо рукой, хочет кричать, но не может. 

			Тем временем Хеллингер выбирает шестерых заместителей для убийц и ставит их в ряд под прямым углом к жертвам. 

			Беньямин топает ногами и с глубокой болью кричит. Через некоторое время он опускается на колени и стучит кулаками по полу. Потом ложится на живот и громко кричит. Он периодически поднимает глаза на жертв и преступников, стонет, кричит и колотит кулаками по полу. Спустя какое-то время он встает и смотрит на жертв. 

			Одну из жертв трясет. Некоторые жертвы опустились на пол.

			Беньямин немного успокоился. Он подходит ближе к жертвам, но потом снова пятится назад. Он кивает головой, протягивает к ним одну руку и бьет себя по бедру. Затем снова рыдает и закрывает лицо руками. 

			Он опять идет вперед, встает на колени рядом с жертвами, которые к этому моменту все уже лежат на полу с закрытыми глазами, и целует каждую из них в лоб. Он громко плачет, встает, с громким криком снова отходит назад и складывает ладони перед лицом.

			Через какое-то время Хеллингер ставит его рядом с убийцами и просит посмотреть на жертв.

			Беньямин успокаивается, смотрит на жертв и на убийц. Он медленно проходит перед ними, а потом возвращается обратно. Затем он останавливается напротив них. 

			ХЕЛЛИНГЕР Беньямину: Посмотри на убийц и скажи: «Я один из вас».

			БЕНЬЯМИН спокойным голосом: Я один из вас.

			Он согласно кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР: Точно.

			Группе: Он идентифицирован с преступниками.

			Беньямин кивает. Продолжая стоять перед преступниками, он склоняет голову и плачет. 

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Беньямину: Посмотри на ­мертвых.

			Беньямин поворачивается к жертвам и плачет. Но продолжает на них смотреть. 

			ХЕЛЛИНГЕР Беньямину: Дыши спокойно.

			Он кладет ему руку на грудь. Беньямин немного успокаивается.

			ХЕЛЛИНГЕР: Просто смотри и спокойно дыши.

			Беньямин смотрит на мертвых. 

			БЕНЬЯМИН Хеллингеру: Я устал, у меня нет сил. 

			Он снова начинает плакать. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Сядь рядом с мертвыми, просто сядь.

			Беньямин садится к мертвым. Те продолжают неподвижно лежать с закрытыми глазами.

			ХЕЛЛИНГЕР: Ничего не поделаешь, они все мертвы. Они все мертвы, давно мертвы.

			Беньямин кивает и плачет. Он беспомощно разводит руками. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Теперь прими каждого из них по отдельности в свое сердце. Не только тех, кто здесь лежит, но и многих других из твоей семьи. Прими их всех в свое сердце, каждого по отдельности.

			Беньямин прижимает руку к сердцу, плачет и снова стучит по полу. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Прими каждого в свое сердце, каждого по отдельности — с любовью. 

			Беньямин успокаивается. Он подходит к одному из мертвых и гладит его по спине. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Точно, прими каждого в свое сердце. И глубоко дыши. Очень спокойно и глубоко дыши. 

			Беньямин подходит к каждому из мертвых, каждого гладит и целует. 

			Он подходит также к одному из убийц, который лежит на полу, гладит и целует его. Потом делает шаг назад, складывает в молитвенном жесте руки, смотрит на мертвых и кланяется. Он отходит еще немного назад, на каждом шагу совершая перед ними поклон. Затем он смотрит на преступников и хочет отвернуться.

			ХЕЛЛИНГЕР: Теперь иди и к преступникам тоже.

			Беньямин подходит к одному из преступников, гладит его по щеке и кладет руку ему на грудь. Тот кладет руку ему на плечо. Беньямин снова гладит его по щеке и идет к следующему.

			Он кладет руку ему на грудь. Тот тоже кладет руку ему на плечо. Беньямин гладит его по щеке и переходит к следующему.

			Он кладет руку ему на плечо и гладит его. Затем они обнимаются. Он идет к следующему и гладит его тоже.

			Он подходит к одному из убийц, который опустился на пол и которого он уже гладил, целует его и идет к последнему убийце, который тоже уже давно лежит на полу с закрытыми глазами. Он гладит его, целует и обнимает. Затем встает и отворачивается.

			ХЕЛЛИНГЕР Беньямину: Достаточно?

			Беньямин кивает и кладет голову Хеллингеру на грудь. Они долго обнимаются.

			Тем временем все преступники легли на пол и закрыли глаза.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время заместителям: Это все.

			После паузы группе: У немецкого композитора Рихарда Вагнера в его последней опере «Парсифаль» есть прекрасный текст и прекрасная мелодия. Она называется: «Волшебство Страстной Пятницы».

			После долгих странствий Парсифаль прибывает в замок Грааля. Он приносит обратно Святое Копье и удивляется тому, как все изменилось. По-новому светятся цветы, от всего исходит особое сияние. Гурнеманц, старый рыцарь Грааля, говорит ему: «То пятницы Страстной волшебство, царь».

			Святой град Иерусалим

			Когда Иерусалим действительно будет святым городом, каким он предстает в видениях Исайи и в Откровении Иоанна? 

			Когда в мирном царстве мертвых сравняются друг с другом все бывшие враги по священным войнам — начиная с захвата земли при Иисусе Навине, объединения при Давиде и Соломоне, войн между Израилем на севере и Иудеей на юге, покорения обоих царств ассирийцами и вавилонянами, трудного восстановления после изгнания при Ездре и Неемии, кровавых войн маккавеев, казни Иисуса, разрушения Иерусалима римлянами, завоевания арабами, крестовых походов и до нового заселения страны после последней мировой войны.

			Я представляю себе, как все они возвращаются назад, смотрят друг другу в глаза, плачут о том горе, которое друг от друга претерпели и которое друг другу причинили, возвращают друг другу достоинство и, наконец примирившись, оставляют прошлое позади.

			А живые? Они видят, что когда-то ожидает и их тоже, умеряют свои цели и раскрывают друг другу свои сердца.

		

	
		
			Русские и немцы

			Вступление

			Отношения между немцами и русскими долгое время были тяжелыми из-за того, что многие немцы были уверены в своем превосходстве над русскими и соответственно себя вели. Позже они боялись русских, но этот страх тоже часто сочетался с неприятием. Поэтому мир между немцами и русскими начинается с уважения немцев к русским и скорби о той несправедливости и тех страданиях, которые они им причинили.

			Следующие примеры покажут, как к этому можно прийти.

			Пример. Почтить погибших

			Фрагмент курса в Зальцбурге в 2004 году

			Примечание. Несмотря на то что в этой расстановке муж говорит, что он из Австрии, динамика показывает, что в отношении войны с Россией разницы между Австрией и Германией нет. Австрия здесь то же, что и Германия.

			ХЕЛЛИНГЕР: Рядом со мной сидит пара. Жена из России, а муж из Австрии.

			Жене, которая сидит, скрестив руки на груди: Ты ждешь третьего ребенка?

			ЖЕНА: Да.

			ХЕЛЛИНГЕР: Мы будем с тобой осторожны, в том числе из-за ребенка. Радуйся ему, тогда все будет хорошо.

			Группе: Я поступлю очень просто. Я поставлю двух заместителей. Одного для России…

			Жене: Это будет мужчина или женщина?

			ЖЕНА: Женщина.

			ХЕЛЛИНГЕР: Конечно, Россия-матушка. И заместителя для Австрии. Тут должен быть мужчина.

			Хеллингер ставит заместителей для России и Австрии на­против друг друга. Они стоят, не шевелясь, и смотрят друг на друга.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время России: Скажи Австрии: «Ты мне кое-что должна».

			РОССИЯ: Ты мне кое-что должна. 

			Заместитель Австрии медленно, маленькими шагами идет к России. Потом останавливается и смотрит в пол. 

			Хеллингер просит клиентку встать за Россией, а ее мужа — ­рядом с Австрией. 

			Через некоторое время он ставит еще двух человек: отца клиентки, русского генерала, и мужчину, который замещает генерал-фельд­маршала из семьи ее мужа. 

			Россия маленькими шагами отходит назад. Генерал-фельдмаршал медленно опускается на колени, закрывает голову руками и громко рыдает. Клиентка отходит назад и плачет.

			Генерал-фельдмаршал стучит кулаком по полу, продолжая громко плакать. Он качает головой, немного ее приподнимает, смотрит на Россию и садится на пятки. Муж клиентки хочет к нему подойти, но не решается.

			Генерал-фельдмаршал встает, прижимает руку к сердцу и, плача, маленькими шагами подходит к русскому генералу. Россия хочет встать за спиной у генерала. Тот встает перед ней.

			Генерал-фельдмаршал подходит еще ближе. Он делает шаг в сторону, чтобы за русским генералом видеть Россию. Генерал тоже отходит немного в сторону. Сначала он смотрит на Россию, затем на генерал-фельдмаршала, а потом в пол.

			Генерал-фельдмаршал оглядывается на Австрию и на мужа клиентки. Австрия встает рядом с генерал-фельдмаршалом, муж — рядом с женой. Генерал-фельдмаршал одной рукой обнимает Австрию.

			Теперь все трое — генерал-фельдмаршал, Австрия и генерал — смотрят в пол. Генерал-фельдмаршал и Австрия делают глубокий поклон. Россия отходит еще дальше назад. Генерал делает шаг назад и тоже кланяется вместе с генерал-фельдмаршалом и Австрией. Очевидно, что они склоняются перед мертвыми.

			Генерал садится на корточки. Генерал-фельдмаршал, оставаясь в глубоком поклоне, протягивает ему руку. Генерал ее принимает.

			Через некоторое время они выпрямляются. Генерал-фельдмаршал глубоко дышит, смотрит на Россию и улыбается. Австрия подходит к России и встает рядом с ней.

			Генерал-фельдмаршал и генерал смотрят друг другу в глаза. Они стоят напротив и очень близко друг к другу. Затем они кладут руки друг другу на плечи и долго смотрят друг на друга. Через некоторое время они, обнимая друг друга за спину, поворачиваются к России и Австрии.

			Теперь все они — Австрия и Россия, генерал и генерал-фельдмаршал — доброжелательно поворачиваются к паре. Затем генерал и генерал-фельдмаршал от них отворачиваются. Они по-прежнему обнимают друг друга за спину и вместе смотрят в пол.

			Спустя какое-то время генерал-фельдмаршал встает на колени и низко кланяется. Генерал отходит назад и встает за Россией. Клиентка плачет.

			ХЕЛЛИНГЕР: На этом я закончу.

			Заместителям: Спасибо вам всем!

			Паре: Всего вам доброго!

			Пример. «Теперь я русская»

			Фрагмент Международного конгресса в Вюрцбурге «Движения к миру», 2001 год

			ХЕЛЛИНГЕР Наташе: Что у тебя?

			НАТАША: Мне хотелось бы разрешить конфликт, который уже давно тлеет у меня в душе. Я русская немка, родилась в Казахстане и вот уже девять лет живу в Германии. Конфликт заключается в том, что у меня на родине, в Казахстане, мне было совершенно ясно, что я – немка, и обращались со мной там как с немкой. Теперь я здесь, и этой ясности у меня больше нет. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Твой отец — немец по происхождению?

			НАТАША: Да.

			ХЕЛЛИНГЕР: А мать?

			НАТАША: Тоже.

			ХЕЛЛИНГЕР: А в поколении бабушек-дедушек?

			НАТАША: Там тоже немцы с обеих сторон. Я хочу еще сказать, что моя семья подвергалась большим преследованиям. Дед по отцу умер в трудовом лагере для русских немцев. Родители моей мамы пять лет провели в разных лагерях и только потом вернулись домой. Все это время они ничего друг о друге не знали. Когда их разлучили, маме было три года.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я думаю, этого достаточно для работы. 

			Наташе: Я начну с твоих бабушек и дедушек. 

			Клиентка выбирает заместителей для своих бабушек и дедушек, а Хеллингер ставит обе пары рядом друг с другом. 

			Наташе: Теперь поставим кого-нибудь на роль России.

			Когда Наташа выбрала в качестве заместительницы России женщину: Это матушка-Россия.

			Хеллингер ставит заместительницу России напротив бабушек и дедушек. 

			Россия, бабушки и дедушки долго стоят друг напротив друга и смотрят друг на друга. Отец отца Наташи обнимает свою жену за спину. Та кладет голову ему на плечо. Затем Хеллингер выбирает трех заместителей для немецких солдат и ставит их сбоку от России.

			Родители отца крепко обнимаются. Россия смотрит на немецких солдат и начинает дрожать. Взгляд родителей отца тоже прикован к немецким солдатам. Через некоторое время они размыкают объятия.

			Россия наклоняется вперед и смотрит в пол, потом снова на немецких солдат. Потом она медленно опускается на колени, садится на пятки, снова смотрит на немецких солдат и начинает рыдать. Она наклоняется вперед и то и дело смотрит на немецких солдат. Мать матери медленно идет к России. Когда она подходит к ней вплотную, Россия падает боком на пол, продолжая смотреть на немецких солдат.

			Мать матери останавливается, смотрит на немецких солдат и медленно отходит назад.

			Россия протягивает руку третьему немецкому солдату, который все время смотрит в пол. Она подползает к нему, немного приподнимается и смотрит на него. Тот медленно наклоняется все ниже и встает на колени. Когда он почти уже падает, Россия обхватывает его рукой и крепко держит. Он кладет голову ей на грудь.

			Россия смотрит на других немецких солдат. Второй солдат тоже идет к ней, встает позади нее, кладет одну руку ей на голову, а другую прижимает к своему сердцу. Третий солдат медленно опускается на пол. Россия по-прежнему развернута к нему.

			Второй немецкий солдат тяжело дышит. Словно не выдерживая боли, он отворачивается и отходит на самый край, как будто хочет уйти от этого всего.

			Теперь первый немецкий солдат тоже подходит ближе и ложится на спину между Россией и бабушками и дедушками клиентки. Россия пододвигается к нему, но потом смотрит на второго солдата, который попытался уйти. Хеллингер подходит к нему, берет его за руку и снова ставит перед Россией.

			Второй немецкий солдат встает перед Россией на колени, а затем садится на пятки. Россия на коленях подползает ближе к нему. Третий немецкий солдат поднимается и садится рядом со вторым. Он хочет протянуть к России руку, но не решается и снова ее убирает. Оба немецких солдата склоняются перед Россией в глубоком земном поклоне, при этом второй кладет руку на спину третьему.

			Россия встает и смотрит на бабушек и дедушек. Те склоняют перед ней головы, отец матери низко кланяется. Затем Россия снова поворачивается к двум стоящим перед ней на коленях немецким солдатам.

			Хеллингер вводит в расстановку Наташу и ставит ее напротив России.

			ХЕЛЛИНГЕР Наташе: Посмотри на Россию. Смотри на нее. Скажи ей: «Теперь я русская».

			НАТАША качает головой: Я не могу.

			ХЕЛЛИНГЕР: Ничего, просто попробуй.

			Наташа явно борется с собой. Затем она с сильным чувством произносит: «Теперь я русская».

			ХЕЛЛИНГЕР отцу отца: Что у тебя произошло, когда она это сказала?

			ОТЕЦ ОТЦА: У меня стало шире на душе.

			ХЕЛЛИНГЕР матери отца: А у тебя?

			МАТЬ ОТЦА: И у меня на душе полегчало.

			ОТЕЦ ОТЦА: А еще я почувствовал гордость.

			МАТЬ ОТЦА: Я могу спокойно отпустить Наташу. А то тут слишком много насилия.

			ОТЕЦ ОТЦА: У меня чувство избавления.

			ХЕЛЛИНГЕР отцу матери: А у тебя?

			ОТЕЦ МАТЕРИ: Мы не имеем права быть в России.

			МАТЬ МАТЕРИ: Я как раз подумала: «Надеюсь, у нее получится это сказать». Для меня это очень волнующе. Мое место там. 

			Теперь Россия встает напротив Наташи и очень медленно, по сантиметру, идет к ней. Наташа продолжает сопротивляться и держит скрещенные руки на животе. Она хочет отвернуться, закрывает рот рукой и смотрит в пол. Потом она опускается на колени и низко кланяется.

			Россия медленно наклоняется к ней, гладит ее по спине и обнимает. Наташа громко рыдает.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Наташе: Как ты чувствуешь себя теперь?

			НАТАША: Я совершенно сбита с толку. Россия дает мне чувство утешения, но это не так.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я прерву здесь работу.

			Меньшинства

			ХЕЛЛИНГЕР группе:  Здесь проявилось кое-что важное. Меньшинства должны подчиниться стране, которая приняла их в свой состав, и встроиться в нее. Все остальное имеет плохие последствия. Здесь исцеляет смирение. Ладно, на этом все.2

			Доклад в Москве

			Примечание. В сентябре 2001 года, накануне курса по семейным расстановкам, меня пригласили выступить с докладом на психологическом факультете Московского университета. Помимо студентов и преподавателей, пришло еще много гостей. Из-за наплыва желающих многим слушателям пришлось сидеть на полу или стоять.

			Что нас разделяет и что примиряет

			ХЕЛЛИНГЕР: Для меня большая честь выступать перед вами в стенах этого знаменитого факультета, и я с удовольствием принял это приглашение. Я долго размышлял, о чем мне следует здесь говорить. Я подумал, что лучше всего будет сказать о том, что разделяет и что примиряет, что примиряет то, что прежде считалось несовместимым.

			Научная и феноменологическая психотерапия

			Для начала я хотел бы сказать несколько слов о научной и феноменологической психотерапии. Научная психотерапия имеет очень широкое распространение, например, поведенческая терапия — это научная терапия. Одним из пионеров поведенческой терапии был Павлов. В Петербурге мне довелось выступить в институте, где он преподавал.

			Но что означает научная психотерапия? Научная психотерапия исходит из представления, что с душой можно обращаться так же, как с другими формами явлений природы, то есть если выяснить, как человек реагирует на раздражители, то на него можно соответствующим образом влиять. Поэтому в научной психотерапии терапевт или психолог активен, он действует, применяя научные методы, чтобы помогать человеку меняться. Сторонники этого направления придерживаются представления, что терапевтические процессы можно в точности или похожим образом повторить.

			Феноменологическая психотерапия во многом противоположна этому подходу. Что означает здесь «феноменологическая»? Это означает, что психотерапевт открывает свое восприятие для множества феноменов, не проводя между ними различий. Он открывается им без намерений, в том числе без намерения исцелить. Он ждет, пока феномены не проявят для него главное. И не боится того, что обнаруживается.

			Приведу пример. Иногда к психотерапевту приходят клиенты, в работе с которыми становится понятно, что жить им осталось недолго. И некоторые психотерапевты боятся им об этом сказать.

			Ко мне на группу пришел мужчина и сказал, что у него рак. Было видно, что его жизнь подходит к концу. Я спросил, чего он от меня хочет, и он ответил, что хотел бы разрешить в душе какой-то вопрос со своей матерью, что-то, что причинило ему в детстве боль. Я сказал: «К чему это? Тебе ведь уже недолго осталось». Затем я попросил его закрыть глаза — он сидел рядом со мной — и сказал ему: «Представь, что перед тобой стоит смерть. Слегка склони перед ней голову». Было видно, что в душе он долго боролся с собой. Но потом у него по щекам потекли слезы, и он сделал легкий поклон. Никак не вмешиваясь, я полностью предоставил его движениям его души. Минут через десять он открыл глаза. Я спросил: «Как ты себя сейчас чувствуешь?» Он ответил: «Спокойнее».

			Это и есть феноменологическая психотерапия. Я не вме­шиваюсь со стороны. Я позволяю его душе предстать перед ре­альностью — такой, какая она есть. Это та реальность, которая действует, когда она выходит на свет и когда на нее смотрят.

			«Я русская»

			В феноменологическом методе человек открывается ситуации как она есть, без предположений и опоры на какую-либо теорию. Тогда вдруг проступает главное, то, что является ключом ко всей ситуации. Иногда это всего лишь одно слово, и это слово меняет все.

			Приведу подходящий здесь пример. Несколько месяцев назад на Международном конгрессе по системным расстановкам в Вюрцбурге я целый день демонстрировал семейные расстановки. Одна клиентка сказала, что она родом из Казахстана, но уже достаточно давно живет в Германии. Я спросил ее, что произошло в ее родительской семье. В ответ она рассказала, что ее предки были выходцами из Германии и в свое время переселились в Россию. Один ее дед погиб в трудовом лагере, на долю других бабушек и дедушки тоже выпали тяжелые испытания.

			Сначала я поставил ее бабушек и дедушек, а напротив них — заместительницу для России. После этого сбоку от России я поставил трех заместителей для немецких солдат. У заместительницы России — на самом деле матушки-России — это вызвало много чувств и боли. Один из заместителей немецких солдат стоял очень прямо и совершенно неподвижно. Но постепенно его охватила сильная боль, и он глубоко склонился перед заместительницей России. Заместительница России его обняла.

			Тогда я ввел в расстановку саму клиентку и попросил сказать одну-единственную фразу. Это была феноменологическая фраза. Никто не пришел бы к ней путем размышлений. Я попросил ее сказать России: «Я русская». Сначала она сопротивлялась, но потом произнесла эти слова: «Я русская». В этот момент ее бабушкам и дедушкам стало лучше.

			Почему эта фраза была важна? Многие немцы, давно уехавшие жить в Россию, отказывались признавать принявшую их страну своей новой родиной и благодарить за то, что они от нее получили.

			Когда женщина произнесла эту фразу: «Я русская», в ее душе что-то изменилось. Сегодня утром ко мне подошла ее терапевт — она здесь, потому что хочет пойти на мой семинар, — и рассказала, как эта фраза повлияла на жизнь клиентки. Она была скрипачкой, с четырех лет играла на скрипке и получила образование как солистка. Но с тех пор как она переехала в Германию, она больше не могла играть. Через несколько недель после расстановки она снова вернулась к игре на инструменте, очень быстро набрала форму, сдала все экзамены и получила диплом по скрипке. К ней вернулась русская душа.

			Громкие аплодисменты в зале.

			Это и есть феноменологическая психотерапия. Никакая теория не могла бы привести меня к этой фразе. Но поскольку я без каких-либо предубеждений открылся этой ситуации, она мне пришла. И ее оказалось достаточно.

			Некоторое время назад я написал одну историю, где я сравниваю научный и феноменологический путь познания. История называется «Два рода знания».

			Два рода знания

			Спросил ученый мудреца,

			как единичное сосуществует с целым

			и чем отлично знание о многом

			от знания о полноте.

			Мудрец ответил:

			«Становится разрозненное целым,

			когда свое находит средоточье

			и начинает действовать совместно.

			Лишь через средоточье множество становится

			действительным

			и важным,

			и полнота его тогда нам кажется простой,

			почти что малой,

			как та спокойная,

			на ближнее направленная сила,

			что остается внизу 

			и близко к основе.

			Поэтому, чтоб полноту постичь

			или о ней поведать,

			мне нет нужды в отдельности все знать,

			рассказывать,

			иметь,

			и делать.

			Ибо, кто хочет попасть в город,

			через одни ворота входит.

			Кто в колокол ударил раз,

			одним лишь звуком будит многие другие.

			Тому, кто с ветки яблоко сорвал,

			не нужно вникать в суть его происхожденья.

			Он просто держит его в руке

			и ест».

			Ученый возразил:

			«Кто хочет истины,

			тот каждую подробность знать обязан».

			Мудрец и это опроверг:

			«О старой истине известно очень много.

			Та истина, что путь прокладывает дальше,

			нова

			и требует отваги.

			Ибо исход ее,

			как дерево в ростке,

			в ней же самой сокрыт.

			И потому, кто действовать не смеет,

			желая больше знать,

			чем позволяет следующий шаг,

			тот упускает то, в чем сила.

			Монету

			он принимает за товар,

			а из деревьев

			делает дрова».

			Ученый посчитал,

			что это только часть ответа,

			и попросил

			дальнейших объяснений.

			Но мудрец лишь головою покачал,

			поскольку полнота сначала, что бочка,

			молодого полная вина —

			оно сладко и мутно.

			Дать нужно время ему

			перебродить,

			пока оно прозрачным станет.

			Кто будет пить,

			не ограничившись глотком на пробу,

			тот потеряет равновесие.

			Вот то, что я хотел сказать о разнице между научной и феноменологической психотерапией.

			Уровни совести

			С помощью феноменологического метода я за шесть лет выяснил, как действует человеческая совесть. Многие считают, что если человек следует своей совести, то он поступает хорошо. Многие даже полагают, что голос совести — это голос Бога, который говорит им, что нужно делать. Но я обнаружил, что это не так.

			Если вспомнить события последних недель, мы увидим, что люди, атаковавшие Всемирный торговый центр в Нью-Йорке, следовали своей совести. Они действовали по совести. Они были верны своей группе и потому считали, что забрать с собой на тот свет множество невинных людей вполне оправданно. Их совесть это оправдывала. Вы можете наблюдать это и в обычной жизни: когда один человек говорит другому, что поступает так, как велит ему совесть, как правило, он делает другому что-то, что причиняет тому боль.

			Совесть не говорит нам, что хорошо и плохо для всех. Она говорит нам об этом только в определенных рамках. Что это за рамки?

			Совесть можно сравнить с чувством равновесия. Чувство равновесия инстинктивно. Но оно позволяет нам кое-что узнать. Мы можем моментально определить, падаем мы или стоим. Когда мы теряем равновесие, у нас возникает неприятное ощущение, сравнимое с угрызениями совести. Оно настолько неприятно и наполнено страхом, что мы немедленно меняем свое поведение, чтобы восстановить равновесие. Восстановив его, мы снова чувствуем себя хорошо. Это чувство сравнимо с чистой совестью. Следовательно, чувство равновесия, подобно совести, управляет нами посредством ощущений комфорта и дискомфорта.

			Совесть — наше чувство социального равновесия. Когда в своей семье мы делаем что-то, что ставит под угрозу нашу к ней принадлежность, нас мучает совесть. Это чувство настолько неприятно, что мы меняем свое поведение, чтобы снова иметь право быть частью нашей семьи. Когда мы снова уверены в этом праве, наша совесть спокойна. 

			Кстати, если сделать отсылку к Павлову, такое поведение можно наблюдать и у собак. Когда собака что-то натворит, она знает, что может потерять свою принадлежность. Тогда она поджимает хвост и уходит.

			Разные совести

			В чем же заключается функция этой совести? Главная ее функция заключается в том, чтобы привязать нас к нашей семье и аналогичным образом к другим группам. В каждой группе мы точно знаем, что нам делать, чтобы сохранить свою принадлежность. Совесть помогает нам определить, есть у нас право на принадлежность или нет. Поэтому в разных группах совесть у нас тоже разная. В семье у нас одна совесть, на работе — другая, в церкви — третья, в компании в пивной — четвертая. В каждой из этих групп мы знаем, что нужно делать, чтобы сохранить в ней свое место.

			Также мы видим, что от человека к человеку совесть тоже отличается, поскольку все мы родом из разных семей. Так, совесть членов христианской семьи отличается от совести членов мусульманской семьи. Разная совесть и в разных социальных слоях. У людей с высшим образованием совесть одна, а у рабочих — другая. Если бы рабочий вел себя с другими рабочими как человек с университетским образованием, его бы исключили. И если бы образованный человек вел себя среди образованных людей как рабочий, его бы тоже исключили. То есть совесть относительна.

			Обеспечивая нашу связь с группой, совесть действует двояко: тем, что она привязывает нас к одной группе, она отделяет нас от других. Приведу простой пример.

			Мир в семье

			Мужчина и женщина влюбляются друг в друга и, поскольку они очень друг друга любят, женятся. При этом им обоим нужно кое-что признать. Мужчине нужно признать, что ему нужна женщина, а женщине нужно признать, что ей нужен мужчина. Каждому из них нужно признать, что ему недостает того, что есть только у другого, и что он может дать другому то, что есть у него и чего нет у другого. Если они это признают, между ними начинается обмен. Но только, если мужчина уважает женщину как отличную от него — почти во всех отношениях, — и если женщина признает, что мужчина отличается от нее — почти во всех отношениях, — и если они, взаимно это признавая, открыты для того, что дает им другой, и готовы давать другому то, чего недостает ему. Это фундамент хороших отношений в паре.

			Когда мужчины общаются между собой и говорят о себе, это часто звучит так, как будто они лучше женщин. То же самое относится и к женщинам. Когда они общаются с другими женщинами и говорят о себе, это часто звучит так, как будто они лучше мужчин. Когда потом такой муж приходит к жене, а такая жена — к мужу, что происходит с их отношениями? Если муж ведет себя так, будто жена ему не нужна и будто он ее превосходит, а жена ведет себя так, будто муж ей не нужен и будто она его превосходит, то с любовью между ними почти покончено. Так что каждому из них нужно признать, что другой, несмотря на то что он другой, является равным и равноценным. В этом есть смирение. Но в этом состоит основа хороших отношений в паре.

			Сложнее становится тогда, когда муж смотрит на семью жены, а жена — на семью мужа. Тогда муж очень часто говорит: «Моя семья лучше», а жена говорит: «Моя семья лучше». Оба говорят это с чистой совестью, поскольку каждый привязан совестью к своей семье. Но что происходит, если так говорят они оба? Страдает их любовь.

			Потом у них появляются дети и возникает вопрос, как их воспитывать. Тогда муж, например, говорит: «Детей надо ­воспитывать так, как это было принято в нашей семье». А жена говорит: «Детей надо воспитывать так, как это было принято в нашей семье». Как в таком случае чувствуют себя дети? Плохо.

			Что здесь должно произойти? Муж должен признать, что семья жены, хотя и отличается от его собственной, ей равноценна. А жена должна признать, что семья мужа, хотя и отличается от ее собственной, ей равноценна. Если они принадлежат к двум разным культурам или двум разным религиям, то им нужно признать, что культура или религия другого, хотя и отличается от их собственной, ей равноценна.

			Но сделать это со спокойной совестью не получится. Если они прислушаются к своей совести, им станет страшно: такое признание грозит им утратой принадлежности к своей семье. Однако прогресс и мир в семье возможны только в том ­случае, если они оба в какой-то мере откажутся от своей чистой ­совести, если оба будут готовы испытывать вину. Кто не может принять на себя такую вину, тот навсегда остается ребенком.

			Мир между народами

			И между народами, например между русскими и немцами, мир возможен только в том случае, если оба признают, что они, хотя и разные, но равноценные. Только так между ними будет мир.

			Пока те или другие говорят: «Мы русские» или «Мы немцы», они не смотрят на отдельных людей. В них видят только членов их группы. Поскольку человек привязан совестью к собственной группе, в ней он чувствует свое превосходство над другими. Это разделяет обе группы. Что это означает на практике, я поясню на примере.

			Некоторое время назад мы проводили в Берлине семинар с 900 участниками. На этом семинаре одна клиентка рассказала, что ее отец покончил жизнь самоубийством. В годовщину смерти своего друга, на жене которого он после его смерти женился, он влез на парапет и, пытаясь удержать равновесие, упал. Его жена была матерью клиентки.

			Сначала я поставил только отца клиентки. Он все время смотрел в одну сторону, и для меня было очевидно, что он смотрит на своего умершего друга. Поэтому я поставил туда заместителя для этого друга. Тот сразу опустился на пол. Я спросил клиентку, чем они оба занимались раньше, и она сказала, что во время Второй мировой войны они были офицерами и находились в России.

			Тогда я поставил перед ними шесть заместителей для русских солдат, а за ними — шесть заместителей для немецких солдат. Некоторые сразу упали на пол, как будто их застрелили, кто-то схватился за плечо, словно в него попала пуля. Затем один из заместителей русских солдат медленно пошел к заместителю отца клиентки. Они мерили друг друга взглядом — это было похоже на поединок. Через некоторое время немецкий офицер опустился на пол, а другой медленно отошел.

			Между солдатами с обеих сторон чувствовалось взаимное уважение. Обе стороны понимали, что были преданы своей стране. Эта преданность отрезала их от человеческих чувств по отношению к другим. Но, посмотрев друг на друга, они смогли друг друга уважать.

			Общие страдания и признание этих страданий привели к тому, что они смогли вместе горевать о том, что пришлось претерпеть людям с той и с другой стороны, друзьям и врагам. Это примирило их друг с другом.

			Помимо совести, в нас действует что-то еще, некое движение, которое стремится соединить разделенное. Это движение души, которое проявляется, когда мы даем ему место. Мы наблюдали это в предыдущем примере, где эти движения происходили сами собой, без всякого влияния извне. То, что благодаря им открывается, выходит далеко за рамки наших обычных теорий и представлений о добре и зле. Они показывают нам, насколько мы вовлечены в большие движения, которые управляются откуда-то издалека и которым мы должны подчиняться — таким, как они есть. Тогда они, как это произошло здесь, приводят к отрезвлению от наших идеалов и величия и пониманию того, насколько мы включены во что-то, что нас ведет и нами движет, нас призывает и нами жертвует, в зависимости от обстоятельств. Это делает нас скромнее. Такой взгляд на то, что лежит в основе существенного и им движет, дает нам иное представление о тех силах, которые нами управляют, как бы мы их ни называли. 

			Бог, или тайна, или как еще мы зовем эти силы, не добры, они не такие, как нам бы хотелось. Они слишком велики, чтобы быть просто добрыми.

			Они наглядно показывают, что нами управляют силы не только хорошие и добрые, но силы могущественные, которые прокатываются по нам и преследуют иные цели, чем мы. Покоряясь им, мы обретаем опору и наше собственное движение.

			В этой связи я расскажу еще одну историю.

			Круг

			Путник один спросил другого, который часть пути

			с ним рядом шел:

			«Скажи, что для нас важно?»

			Тот ему в ответ:

			«Во-первых, важно то, что наша жизнь

			имеет во времени свои пределы:

			начало, до которого уже многое было,

			и конец, когда она в то многое, что было до нее, впадает.

			Как у круга, когда он смыкается,

			начало и конец становятся одним и тем же,

			так До и После нашей жизни срастаются без швов,

			как будто не было меж ними времени:

			стало быть, время у нас есть лишь сейчас.

			Еще здесь важно, что созданное нами в это время

			со временем от нас уходит,

			как если бы оно другому времени принадлежало,

			а мы, где полагали себя творцами,

			были всего лишь инструментом,

			который использовали для чего-то, что больше нас,

			и снова отложили.

			Когда нас отпускают, мы обретаем завершенность».

			Путник спросил:

			«Раз мы и совершаемое нами — все в свое время существует

			и кончается,

			что важно, когда смыкается то время, что нам отпущено?»

			Другой ответил: 

			«До и После 

			суть одно и равно важны».

			Затем пути их разошлись,

			и время их,

			и оба на время

			остановились.

			Пример. «Я русский»

			Фрагмент курса «Расти и процветай, дорогое дитя» в Идштайне в 2004 году

			Речь идет о гиперактивном мальчике возрастом около 16 лет и его родителях.

			Хеллингер просит мать сесть рядом с ним, на соседнем с ней стуле сидит отец, а на следующем сын.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Если посмотреть на них троих, где тут ­проблема?

			Он показывает на мать: Проблема в ней.

			Они смотрят друг на друга. Мать кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Сыну сразу становится легче. 

			Сын смеется.

			ХЕЛЛИНГЕР матери: Вопрос в том, можно ли мне с тобой работать?

			МАТЬ: Да.

			ХЕЛЛИНГЕР: Мне нужно на это разрешение. Но я буду внимателен и осторожен. В твоей родительской семье произошло что-то особенное?

			МАТЬ: У меня рано умер отец. У него не было гражданства. Он родился в России, в еврейской семье. Его родителей лишили собственности и разлучили. Их отправили в ссылку. Мой отец долго был в трудовом лагере. Потом он попал в армию и таким образом оказался в Германии. Он больше никогда не видел свою семью и женщину, на которой был там женат. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Это, конечно, очень серьезно. 

			МАТЬ: Отец отца покончил с собой, а мать умерла от голода во время блокады Ленинграда. 

			ХЕЛЛИНГЕР: В семье, которую оставил твой отец, были дети?

			МАТЬ: Я не знаю. Моя мать знает, а мы не знаем.

			ХЕЛЛИНГЕР: Твой сын замещает этого брошенного ребенка. 

			Сын внимательно и с облегчением слушал их разговор.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Конечно, я ничего точно не знаю. Но у меня такой образ. 

			Хеллингер ставит сына и заместителя для брошенного ребенка напротив друг друга.

			Сын беспокоен. Брошенный ребенок плачет. Он смотрит в пол и закрывает лицо руками. Хеллингер ставит рядом с сыном заместителя отца матери.

			Брошенный ребенок втягивает голову в плечи и прижав скрещенные руки к груди, держится за локти. Сидящая рядом с Хеллингером мать держит руки точно так же. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Мать демонстрирует ту же позу, что и брошенный ребенок. Видите? 

			Матери: Встань рядом с сыном.

			Она встает рядом с сыном. Ее отец немного отходит назад. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Когда мать встала рядом с сыном, ему стало легче. Гораздо легче.

			Сын беспокойно двигает руками и смотрит в пол. Хеллингер ставит рядом с брошенным ребенком его мать. 

			Мать глубоко вздыхает. Мать брошенного ребенка смотрит вверх. Ее ребенок со скрещенными руками опускается на пол и кладет голову ей на ноги. 

			ХЕЛЛИНГЕР матери: Иди к матери твоего брошенного брата, очень медленно.

			Она идет к матери брошенного ребенка и останавливается на некотором расстоянии от нее. Брошенный ребенок ложится на спину и левой рукой обхватывает ноги своей матери. Сын очень неспокоен.

			Теперь обе матери подходят ближе друг к другу. Они берутся за руки. Мать вытирает слезы. Мать брошенного ребенка раскрывает ей свои объятья. Они тепло обнимаются.

			Через некоторое время матери отрываются друг от друга. Хеллингер просит мать сына встать рядом с матерью ее брата. Они смотрят друг на друга.

			ХЕЛЛИНГЕР сыну, когда видит, что тот хочет пойти к своей матери: Иди.

			Он подходит к матери, гладит ее по лицу и тепло обнимает. Мать брошенного ребенка то и дело опускает взгляд на своего сына.

			Через некоторое время сын отрывается от матери. Он стоит напротив нее, и они улыбаются друг другу.

			ХЕЛЛИНГЕР сыну: Скажи своей матери: «Я русский». 

			СЫН: Я русский.

			Они с матерью улыбаются друг другу. 

			ХЕЛЛИНГЕР сыну: Как ты себя при этом чувствуешь?

			СЫН: Хорошо.

			ХЕЛЛИНГЕР: Именно. Теперь у тебя есть свое место. Теперь ты больше не лицо без гражданства. Я думаю, на этом можно закончить. 

			Заместителям: Спасибо вам всем!

			Мать вытирает слезы. Мать и сын обнимаются. Отец облегченно выдыхает. 

			Судьбы

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Я хотел бы сказать несколько слов о судьбах. Если внимательно посмотреть на то, что мать рассказала здесь о судьбах в ее семье, то это чудовищно. И, как мы видели, эти судьбы продолжают действовать на протяжении многих поколений. Я взял тут только небольшую часть, по сути, всего один фрагмент. И все же этого достаточно, чтобы принести мальчику облегчение. И его маме, конечно, тоже.

			Сыну: Ты теперь весь светишься. Приятно это видеть. 

			Группе: Мы склонны считать такие судьбы плохими и жалеть тех, кто погиб на войне, и отца, который был русским солдатом. 

			Матери: Там наверняка творились страшные вещи, и его ­руками тоже. Это было здесь видно. Он бежал не без причин.

			Группе: Мы можем проверить, что с нами происходит, когда мы жалеем о таких судьбах. Например, когда нам жаль умершую от голода в Ленинграде бабушку, покончившего с собой дедушку, брошенную жену, возможно, брошенных детей. Что происходит в нашей душе, когда мы испытываем жалость? Мы становимся сильнее или слабее?

			Но мы приучены, в том числе религией приучены, испытывать жалость. Что конкретно происходит, когда мы испытываем жалость? Мы кого-то обвиняем. А именно мы обвиняем Бога, как бы мы Его ни понимали. Мы говорим: «Да как такое только возможно!» Мы смотрим на этих людей так, будто им выпал плохой жребий — в сравнении, например, с нами.

			Но если встать рядом с ними: с этой бабушкой и с этим дедушкой, с брошенной женой и брошенным ребенком, со всеми остальными — то мы больше или меньше? Как мы можем брать на себя смелость называть эти судьбы плохими, как будто у нас есть право судить и как будто мы знаем, что хорошо, а что плохо?

			Здесь мы делаем шаг за рамки наших привычных представ­лений, тех представлений, которые мы почерпнули в определенных психотерапевтических школах, в психологии, педагогике или даже философии. Там мы остаемся в плену идей, которые оставляют нас за порогом понимания этих судеб и их величия.

			Здесь мы можем выйти на другой уровень и оттуда согласиться со всем, как оно есть, не проводя различий и не испытывая эмоций. Просто так. Тогда мы окажемся на духовном уровне силы. Лишь оттуда мы можем в решающие моменты встречаться с такими судьбами и одним уже своим присутствием способствовать изменениям к лучшему.

			
				
					2	Эта расстановка снята на видео: Bert Hellinger: Bewegungen auf Frieden hin. Movements Towards Peace. Немецкий/английский, 255 минут. Можно приобрести в издательстве Carl-Auer-Systeme Verlag, Weberstr. 2, D-69120 Heidelberg.

				

			

		

	
		
			Настоящее

			Вступление

			Приведенные ниже тексты представляют собой промежуточные размышления 2000–2004 годов. Их объединяет общая тема: сближение, соединение разделенного, мир после конфликта. Они о желании жить и о любви. Не о той узкой любви, которая нас часто стесняет и стоит на пути у жизни. Они обращены к жизни, всей жизни в целом. Что здесь имеется в виду, описано в следующем тексте.

			Человеколюбие

			Человеколюбие означает, что я люблю людей такими, какие они есть, радуюсь им таким, какие они есть, сознаю себя таким же, как они, и люблю каждого в его уникальности, не желая, чтобы он был иным, чем он есть.

			В этом смысле я люблю и его судьбу такой, какая она есть, даже если я ее не понимаю, даже если она бросает мне вызов, даже если она меня ограничивает и взваливает на меня тяжкую ношу. Его судьба ничем не отличается от моей, если я сознаю, что и та и другая предопределены, а значит, неизбежны.

			Тогда я вижу его и себя во власти бо́льших сил, которым мы одинаково подчиняемся, какие бы радости и горести это для нас ни означало. Из согласия с этими силами вырастает истинная любовь к людям, в равной степени обращенная к каждому, поскольку она знает, что никто не лучше и не хуже, не больше и не меньше других, но каждый равен и подобен другим перед лицом чего-то большего.

			Что стоит на пути человеколюбия? Оценка. Суждение, что кто-то лучше, а кто-то хуже. Ибо тогда я решаю в своем сердце, кого можно любить, а кого нельзя, кто достоин называться человеком, а кто нет, и в конечном счете, кто имеет право на жизнь, а кто не имеет.

			Кто выносит оценку другим, вынужден опасаться, что другие тоже будут судить о нем. Справедливо или несправедливо — не имеет значения, ибо любая оценка в конечном счете несправедлива, поскольку высокомерна. Судя о других, мы ставим себя выше их жизни и судьбы, как будто наша собственная жизнь и наша собственная судьба иные и более человечные. Или можно сказать так: как будто наша жизнь и судьба ближе и угоднее Богу, чем жизнь и судьба других людей, будто мы можем словно бы от имени Бога, как если бы мы были на Его месте, принимать решения и судить о жизни и судьбе других людей.

			Прежде всего, человеколюбие смиренно. Это смирение дается нам тем легче, чем больше мы видим себя и других не только отдельными людьми, но частью семьи, вплетенными в судьбы своей семьи, в особую совесть своей семьи и потому верными своей семье. Другие люди так же верны своей семье, как и мы. Они так же ограничены своей семьей, как и мы. Они так же переплетены с судьбами своей семьи, как и мы, и в этом смысле они так же бедны и так же богаты, как и мы. Когда приходит их срок, они, как и мы, умирают и погружаются в вечное забвение, так же как и мы, не оставляя следа.

			Так что давайте уважать друг друга, покуда мы здесь, и с уважением любить друг друга, поскольку мы здесь, беречь друг друга, в том числе от себя самих, и в этой любви оставлять друг друга свободными для нашего — у каждого своего — собственного. А главное, давайте оставим друг друга свободными для нашей собственной судьбы, для нашей собственной вины, для нашего собственного завершения и нашей собственной смерти.

			Примечание. Эти размышления относятся к разным курсам и являются самостоятельными текстами, поэтому их можно читать по отдельности. Поскольку иногда они в разных контекстах описывают схожую тему, что-то в них может повторяться. Но при этом в них каждый раз звучит и что-то новое, по-своему трогая душу. Кроме того, многие из них проиллюстрированы и дополнены конкретными примерами.

			Мир начинается в душе

			Как мир может начинаться в душе? Откуда он берется? Можем ли мы достичь его собственными усилиями? Нет. Мир — это подарок.

			Что означает мир? Мир означает, что то, что раньше было разделено и, возможно, враждовало друг с другом, с уважением и любовью приходит друг к другу.

			Когда это возможно? Когда то, что было разделено, устанавливает связь с другой силой, которая равным образом определяет и направляет ту и другую сторону. 

			Как нам установить связь с этой силой? Как это возможно? Путем сосредоточения.

			Что означает здесь сосредоточение? Сосредоточение означает, что я увожу свое внимание от того, что лежит на поверхности, и направляю на что-то другое, на стоящую за всем причину — на стоящую за всем творческую причину. В сосредоточенности я становлюсь пустым. Но пустым означает только, что в это время я обращаюсь к другому. По сути, мы становимся пустыми, когда соглашаемся — действительно соглашаемся — со всем как оно есть: с каждым человеком, какой он есть. Прежде всего мы соглашаемся с нашими родителями, какие они есть, с нашей судьбой, какая она есть, с миром, какой он есть. Когда мы соглашаемся с ними без оценки, без желания, чтобы что-то было иначе, чем оно есть. Ибо все, какое оно есть, восходит к одной и той же причине. Соглашаясь со всем как оно есть, мы соединяемся с этой причиной. В этом согласии мы становимся свободными от всего, что от нее отвлекает.

			Когда мы уходим от поверхностного, когда мы становимся пустыми для чего-то другого, в согласии со всем как оно есть, когда мы соединяемся с этим другим и позволяем этому другому через нас действовать, к чему это приводит? К миру.

			«Я такой же, как ты»

			Фрагмент доклада на Международной рабочей конференции в Толедо в 2001 году

			Недавно я был в Израиле. Там я совершил поездку на Генисаретское озеро, где 2000 лет назад бродил один человек из Назарета и на холме неподалеку от озера говорил о восьми блаженствах. В этом месте царил удивительный покой. Чувствовалось, что это особое место.

			Там я вспомнил слова Иисуса о том, что делает человека блаженным. Одна из фраз звучала так: «Блаженны миротворцы и те, кто приносит мир. Их нарекут детьми Божиими». А еще он сказал: «Любите врагов ваших. Благотворите ненавидящим вас».

			Иногда в самых близких отношениях возникает самая сильная вражда и ненависть. Почему? Потому что в самых близких ­отношениях можно сильнее всего ранить. Однако глубже всего ранит не то, что один делает другому что-то плохое, а то, что он не оправдывает его заветных надежд. 

			Но блаженны те, кто любит своих врагов и делает добро ненавидящим их.

			Тогда мы переходим на более высокий уровень. Иисус описывает его так: «Отец Мой Небесный повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных». Кто достигает такой любви, тот, как солнце, светит на всех, какие они есть, несмотря на то что они разные, как, например, мужчина и женщина. И посылает дождь, то, что приносит благословение, на каждого, какой он есть. Об этом я размышлял на Генисаретском озере.

			Затем я попытался понять: что происходит в нашей душе, что это за процесс, который в конечном итоге делает возможной такую любовь? И мне пришла в голову фраза: «Любовь означает: я признаю, что перед лицом чего-то большего все люди — такие, как они есть, — ничем от меня не отличаются. Я признаю, что перед лицом чего-то большего все люди, какими бы разными они ни были, такие же, как я». Это и есть любовь. На этой ­основе все может развиваться и расцветать.

			А что такое смирение? То же самое. «Я признаю, что перед лицом чего-то большего все люди, какими бы разными они ни были, такие же, как я». Смирение означает признание того, что я лишь малая часть многообразия и полнота достигается только тогда, когда все разное может на равных стоять рядом друг с ­другом и признаваться как имеющее равное право на существование.

			Но что, если кто-то нанес мне обиду или причинил боль? Прощение и забвение суть одно и то же: я признаю, что перед лицом чего-то большего все, какими бы разными они ни были, такие же, как я.

			Чтобы вчувствоваться в эту любовь, мы можем проделать одно маленькое упражнение. Представьте себе, что вы подходите к каждому, кто вас обидел, кто когда-либо в вашей жизни причинил вам боль. И говорите ему: «Я такой же, как ты». Каждому: «Я такой же, как ты».

			Затем представьте себе тех, кому вы причинили какую-то боль или кого вы чем-то обидели, и скажите каждому: «Я такой же, как ты. Ты такой же, как я».

			Что мы чувствуем в конце такого упражнения? Это можно выразить одним словом: мир.

			Очищение

			Некоторое время назад мне захотелось сформулировать, что такое величие. Что делает человека великим? И я пришел к странным выводам. Самое великое в каждом человеке то, что делает его таким же, как все остальные люди. Это самое большое величие. Всякое отклонение вверх или вниз что-то отнимает от его величия.

			Со временем важным понятием или процессом для меня стало очищение. Оно играет большую роль в христианской мистике, причем в нескольких аспектах. Там есть очищение чувств. Это один путь. Другой путь — очищение духа. Очищение означает, что убирается что-то лишнее, чтобы осталось только главное и последнее.

			При очищении духа уходят мысли. Уходят понятия, уходят теории, уходит любопытство — до тех пор, пока человек не сможет в полной чистоте открыться тому, что явлено. Когда в этой чистоте открываешься многому как оно есть, вдруг показывается то, что важно.

			Тогда мне вдруг стало ясно, что на самом деле означает очищение. Как происходит подлинное очищение? Оно происходит тогда, когда я становлюсь равным каждому. Каждому. Может быть, даже не только каждому человеку, но и каждому существу, без всякого высокомерия. Я встраиваюсь в целое как один среди многих, абсолютно равный и равноценный.

			Очевидно, что в этом процессе упраздняется разделение на добро и зло. Или различение между агрессорами и жертвами. Если дать этому место, если самому стать большим и широким, то им тоже предоставляешь полагающееся им равенство. Так что в ­процессе очищения во мне стираются в том числе различия между агрессорами и жертвами, когда я в равной степени принимаю их в свою душу и даю им там место. Большее очищение невозможно.

			Подвергая себя такому очищению, я получаю свою награду: оно наполняет. Оно не делает меня меньше. Напротив. В этом равенстве я, не желая иметь, имею в себе все. Оно мной обладает и мною движет.

			Поклон

			Поклон что-то меняет в душе. Мы можем исследовать это на себе, к примеру, представив, что мы слегка склонили голову. Какое движение возникает у нас в душе? Что-то поднимается из глубины, оказывается в голове и переливается на другого человека. Это движение уважения, почитания. В этом движении мы с кем-то соединяемся.

			Может показаться, что кланяясь мы становимся маленькими. Однако в поклоне мы соединяемся с другим на одном человеческом уровне.

			Глубокий поклон оказывает совершенно другое действие. В глубоком поклоне я умаляю себя перед другим. Я уважаю его и говорю ему: «Ты большой, а я маленький». В глубоком поклоне я открываюсь для того, что дарит мне большое, или большой, или большая. Такой поклон уместен перед нашими родителями. Он уместен перед нашими предками. Он уместен перед тайной жизни. В этом поклоне мы можем раскрыть свое сердце для того, что нам подарено.

			Затем мы можем выпрямиться, развернуться и дарить другим то, что получили. Мы были маленькими, когда принимали, и мы становимся большими, когда отдаем. Таким образом, глубокий поклон — необходимое условие для того, чтобы передавать большое дальше. Не наше, а то, что получили мы сами. Тогда мы находимся в великом потоке жизни. Что это значит — великий поток жизни? Получать и передавать дальше. В этом мы со всеми равны.

			И есть еще очень глубокий поклон, когда мы опускаемся на колени и склоняемся очень низко, вытянув руки открытыми ладонями вверх. Это продолжение глубокого поклона. Он уместен в том случае, если мы перед кем-то виноваты. Это похоже на идущую из глубины души просьбу: «Пожалуйста, посмотри на меня снова». Такой поклон часто бывает необходим перед родителями, если мы обошлись с ними несправедливо. Подобно тому, как блудный сын встает на колени перед отцом, низко кланяется и говорит: «Я больше недостоин называться твоим сыном, обращайся со мной как с одним из своих батраков». Какое действие оказывает это выражение глубокого почтения и идущей из глубины души мольбы? Отец наклоняется к сыну и поднимает его.

			Таким было бы и движение преступника по отношению к его жертве. Оно ведет к примирению. Примирение означает здесь, что это может остаться в прошлом. У меня такой образ, что прежде всего оно происходит в царстве мертвых, когда мертвые жертвы и мертвые преступники лежат наконец вместе. Тогда наступает мир.

			У этого поклона есть продолжение. Тогда человек ложится на живот и вытягивает руки вперед. Это самый глубокий поклон из всех. Иногда он уместен перед людьми, по отношению к которым мы совершили несправедливость, когда речь идет о чем-то очень тяжелом. А еще он уместен перед Богом или той тайной, которую мы называем этим именем, не зная, что это такое.

			Для этой тайны есть и другой вид поклона. Мы низко кланяемся и разводим руки в стороны. Это широкий поклон. И уже не личный. В нем мы связаны со многими другими. В этом поклоне мы спокойны и включены в сообщество людей — и даже во что-то еще большее.

			Пример. «Мама, я еду»

			Одна женщина, которую я совсем не знаю, написала мне письмо. Она вторая жена своего мужа, и у них есть общий ребенок, дочь, которая больше знать не желает своих родителей. Она оборвала все контакты. Тогда у женщины возникла мысль, что, возможно, нужно привести что-то в порядок в отношениях с первой женой мужа и его отцом, поскольку их обоих не уважали и исключали.

			Однажды вечером она зажгла свечу, низко поклонилась первой жене своего мужа и сказала: «Теперь я выражаю тебе свое почтение». На следующий вечер она проделала то же самое в отношении отца мужа. Она зажгла свечу, низко поклонилась и сказала: «Я выражаю тебе свое почтение».

			Через несколько дней ей позвонила дочь: «Мама, я еду». Она приехала, была безмерно счастлива и без конца повторяла, как хорошо дома.

			Внутренний рост

			Внутренний рост происходит тогда, когда мы даем в себе место чему-то новому. Обычно это новое — то, что мы раньше отвергали, например наша собственная тень. Или то, о чем мы сожалели, например наша личная вина.

			Когда я смотрю на то, что прежде отвергал, и говорю: «Да, теперь я принимаю тебя в мою душу», я вырастаю. Пусть я больше не чувствую себя невиновным, но я вырастаю.

			Это касается не только нашей души, но и нашей семьи. Некоторые люди отвергают что-то в своих родителях и, например, говорят им: «Вот это было нехорошо». Они возвышаются над родителями как судьи, решающие, где добро, а где зло, что правильно, а что неправильно. Если же ребенок говорит: «Я вам рад», он растет. Самые несчастные дети те, у кого идеальные родители. Им трудно расти. Это утешение для неидеальных родителей.

			Мы чувствуем, что происходит в нашей душе, когда мы соглашаемся со всем как оно есть: у нас самих, у наших родителей, в нашей семье. Также мы принимаем в свою душу и других людей, тех, на кого смотрели свысока, — и вырастаем.

			Это относится не только к собственной семье. Бывает, что я злюсь на кого-то, а потом замечаю, что стал у́же. В принципе, тогда мне не остается ничего иного, кроме как сказать: «Я признаю тебя как равноценного, причем не просто по-своему хорошего, но и важного для меня». После этого я чувствую, что стал шире и вырос.

			Мир между людьми и группами удается тогда, когда мы признаем то, что отвергали в других, когда мы не желаем это изменить и соглашаемся с тем, что они имеют такие же права, как и мы. И, разумеется, наоборот: когда мы добиваемся того, чтобы нас признавали как имеющих те же права, что и все остальные.

			*

			Как мы можем стать людьми — людьми, принимающими и проживающими жизнь во всей ее полноте? Это начинается с того, что мы принимаем в свое сердце и свою душу то, что мы в себе отвергаем. Прежде всего нашу вину. Потребность в невиновности препятствует росту. Кто хочет остаться невинным, остается ребенком.

			В каждой семье какие-то вещи запрещены — чего-то нельзя делать, или думать, или хотеть. Мы вытесняем это и остаемся невинными. Но то, что мы отвергаем, может быть чем-то сильным, чем-то хорошим. Иногда мы говорим о чем-то, например, обо всем, что связано с сексуальностью, что этим управляет инстинкт. И подавляем это. Мы остаемся невинными, но не можем расти. Таким образом, мы растем, когда отвергнутое получает в нас право на существование.

			То, что мы в себе отвергаем, часто связано с другими людьми, с теми членами нашей семьи, которые были исключены. Любя и уважая их, мы любим то, что было запрещено в семье, чего в ней не должно было быть. 

			То, что мы в себе отвергаем, часто не является чем-то запретным в обычном смысле. Во многих случаях это оказавшийся под запретом человек, которому мы тогда даем место в нашем сердце. Когда мы даем ему место в сердце, мы хотя и перестаем быть невиновными, но никак не делаемся плохими. Напротив. Мы становимся человечнее, больше и лучше. Итак, мы растем, когда смотрим в том числе на отвергнутых и соглашаемся с ними.

			Позже в нашей жизни, возможно, случается вина, тяжелая вина перед кем-то, и мы не хотим видеть ее. Нам может казаться, что если мы не будем на нее смотреть, то останемся невиновными. Но что тогда с нами происходит? Мы застываем. Мы больше не можем расти.

			В таком случае речь идет не просто о том, чтобы признать вину, но и о том, чтобы принять в свое сердце того человека, перед которым мы виноваты. Только тогда мы становимся широкими и можем расти.

			*

			Я уже говорил о внутреннем росте, о том, что мы можем расти, только если принимаем то, что отвергаем.

			То же самое относится и к нашей семье. В нашей семье есть те, кого семья отвергает. Если мы впустим в себя тех, кто был отвергнут или забыт, и дадим им место в нашей душе, мы обретем полноту.

			Что с нами происходит, когда мы обретаем такую полноту, когда все, кто относится к нашей семье, действительно получают место в нашей душе? Мы становимся свободными. Мы больше не переплетены.

			Многие люди стремятся освободиться от своих родителей, стать от них независимыми. Но чем более самостоятельными в этом смысле они становятся, тем менее они свободны. Итак, полнота означает: у каждого, кто ко мне относится, есть во мне свое место.

			Помимо семьи, мы связаны со множеством других людей, в том числе с теми, кто совершенно на нас не похож. Если мы способны признать их равными нам, даже если они совершенно другие, то благодаря им мы становимся богаче. Этот путь роста не имеет конца. Каждый день приносит что-то новое. Такой рост дарит радость.

			Счастливые дети

			Когда дети счастливы? Когда родители им рады. Причем оба. Когда оба родителя рады своему ребенку? Когда они уважают и любят в ребенке своего партнера, когда они радуются ему в ребенке.

			Мы много говорим о любви. Но что является самым прекрасным ее выражением? Когда я радуюсь другому — именно такому, какой он есть. И когда родители радуются ребенку — именно такому, какой он есть.

			Тогда родители вдруг начинают воспринимать свою власть над ребенком — в первую очередь матери очень глубоко ощущают эту власть, поскольку они так долго находятся с ребенком в сим­биозе, — как порученную им задачу. Уже не как собственную, а как временную власть на службе ребенку.

			Несколько дней назад на курсе была женщина с пятимесячным ребенком, которого она держала у груди. Она сидела рядом со мной. Я сказал ей: «Посмотри за ребенка, на что-то, что находится далеко за ним». Она посмотрела вдаль, за ребенка. Ребенок глубоко вздохнул и улыбнулся мне. Он был счастлив.

			Устанавливая связь с чем-то, что находится дальше, все становятся свободнее — и родители, и ребенок. Тогда все могут полнее подчиниться своему назначению, радоваться ему и таким образом отпускать другого, насколько это необходимо.

			Пример. Сын исповедует ислам

			Фрагмент курса «Расти и процветай, дорогое дитя» в Идштайне в 2004 году

			ХЕЛЛИНГЕР Кларе: Что ты хотела здесь представить?

			КЛАРА: Мне грустно, потому что мой сын находится под сильным влиянием одной исламской секты. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Сколько ему лет?

			КЛАРА: Двадцать четыре. Это я виновата. Моя дочь тоже так говорит. 

			ХЕЛЛИНГЕР: А муж у тебя есть?

			КЛАРА: Уже нет. Мы разведены. Я оставила сына с отцом. Моя дочь считает, что вся причина именно в этом. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Расскажи мне немного о своем муже.

			КЛАРА: Он тоже мусульманин. Но сын показывает ему, как это должно быть по-настоящему. То есть он строже.

			ХЕЛЛИНГЕР: Почему вы расстались?

			КЛАРА: Тут есть масса причин.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: К сыну это не имеет никакого отношения. Это видно уже сейчас. Проблема в ней и ее муже.

			Хеллингер просит Клару встать и ставит напротив нее заме­стителя для ее мужа. За мужем он ставит заместительницу для ислама.

			Муж начинает беспокоиться. Он смотрит на ислам, потом снова на жену. Ислам подходит к нему ближе. Муж поворачивается вправо и периодически снова смотрит на ислам. Жена встает напротив него.

			Муж медленно идет к жене. Она тоже делает шаг в его сторону. Он поворачивается к исламу, подходит ближе к жене и снова смотрит на ислам.

			Он подходит к жене еще ближе и хватается за нее левой рукой. Другой рукой он хочет дотянуться до ислама, но жена ему не дает. Она хочет притянуть его к себе и не дать дотронуться до ислама. Муж прислоняется головой к ее плечу.

			Теперь Хеллингер вводит в расстановку сына.

			Муж и жена обнимают друг друга со спины и вместе смотрят на ислам и на сына. Ислам и сын напряженно смотрят друг на ­друга. Муж хочет вместе женой подойти ближе к исламу, но она его удерживает. Муж смотрит то на жену, то на сына.

			Через некоторое время муж немного отрывается от жены. Правой рукой он обнимает сына, но его левая рука остается на плече жены. Теперь он стоит напротив ислама.

			Жена хочет отделиться от мужа и смотрит в сторону. Муж ­снова кладет руку ей на плечо, чтобы ее удержать. Тем временем сын немного от него отошел, теперь он стоит ближе к исламу.

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо, этого достаточно.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Кларе: У высокомерия есть свои границы. И дети нам их показывают. 

			КЛАРА: Но сын вообще на меня не смотрел.

			ХЕЛЛИНГЕР: Он смотрел туда, куда должна смотреть ты. Ты заняла такую позицию, где ты возносишься над исламом и над матерью твоего мужа.

			Группе: Ей не помочь, это ясно. Но теперь мы испытываем уважение к мальчику.

			ЗАМЕСТИТЕЛЬ МУЖА: При этом муж так сильно ее любит.

			ХЕЛЛИНГЕР: Она этого не видит. 

			Через некоторое время жене: Поведение сына — результат материнского упоения властью. 

			Когда клиентка хочет что-то сказать: Я не хочу ничего знать. Мы же все видели. Яснее быть не может. Но как хорошо бы иметь власть над судьбой!

			Когда женщина кивает: Вот именно, хорошо бы. Ладно, на этом я закончу.

			Другой взгляд

			Ближнее

			Я проведу упражнение для всех желающих. Мы можем закрыть глаза и успокоиться. — Мы внутренне расширяемся, становимся очень широкими и собой целиком, максимумом своей поверхности, открываемся неизвестному Большому. — Мы становимся маленькими перед этим величием. — Мы просим без слов. — Мы соглашаемся с расстоянием между Большой Душой и нашей собственной. — Возможно, мы убеждаемся в том, что это Могучее в то же время легко, и отдаемся как широте, так и низкому и легкому. — Затем мы отворачиваемся, чтобы оно осталось за нами, как солнце, которое светит издалека. — И теперь смотрим на ближнее, простое, человеческое.

			Чужое

			Я хотел бы сказать несколько слов о тайнах. Что делать, если мы узнали тайну, которую не должны были узнать?

			Приведу простой пример. Иногда человек рассказывает мне что-то, а я чувствую, что, если я впущу это в свою душу, это будет ее тяготить. Меня вдруг заполнит что-то чужое. Тогда не останется места для моего собственного, уместного для меня. Такое случается с помощниками, которые задают много вопросов. Это их загружает и, возможно, становится причиной того, что через какое-то время они выгорают и чувствуют себя опустошенными. Они позволяют слишком заполнить себя чем-то другим, чем-то для них чужим. Поэтому путь, который выбираю я, это спрашивать как можно меньше. Так лучше для моей души. И помогает сохранить мою силу.

			Иногда родители делятся с детьми какими-то секретами. Рассказывают им то, что их совершенно не касается, например, о своих супружеских отношениях. Если родители сделали что-то ­нехорошее и каются в этом перед детьми, это тоже плохо для детей.

			Но есть способ оставить это позади. Можно пройти очищение, которое освобождает от этой тайны. Оно заключается в том, что мы позволяем тайне выйти из нас и найти дорогу туда, где ей место. Я просто позволяю ей из меня выйти и возвращаюсь к самому себе.

			Это один способ. Другой способ — подставить тайну под яркий свет, в котором она растает. Это всего лишь образ. Но можно ­почувствовать, как он помогает освободиться от чего-то чужого.

			Источник жизни

			Выполним одно маленькое упражнение.

			Представим себе, что мы разделены на две половины. С одной стороны мы чувствуем за собой своего отца. За ним мы чувствуем его родителей, за ними — его дедушек и бабушек, а еще дальше — его прадедушек и прабабушек. Мы открываемся той жизненной силе, которая течет через всех этих предков и вливается в нас. Мы чувствуем их силу. Она приходит откуда-то очень издалека. Все эти предки прожили свою жизнь и справились с ней. Они приняли ее и передали дальше. Теперь они стоят за нами. Мы чувствуем тепло, которое вливается в нас вместе с их силой, и можем быть, замечаем разницу с другой стороной, где этой связи пока нет.

			Затем мы переходим к другой стороне и чувствуем за собой свою мать. За матерью мы чувствуем ее родителей, за ними — ее бабушек и дедушек, прабабушек и прадедушек, прапрабабушек и прапрадедушек — огромную, широко разветвленную сеть. Она полна жизненной силы, которая издалека течет через этих предков к нам и в нас.

			Теперь мы чувствуем, как оба потока жизни, от отца и от матери, сливаются в нас в единое целое. Оно уникально и неповторимо. Мы чувствуем тепло и силу, а может быть, еще, как эта сила накапливается и стремится течь дальше, через нас к нашим детям и нашим задачам на службе жизни.

			Возможно, мы поставим в этот поток и свою болезнь, какой бы она ни была. Иногда болезнь прерывает связь с потоком жизни. Она заставляет нас осознать, что что-то оказалось прервано. Она хочет, чтобы мы преодолели этот разрыв. Если под давлением болезни мы восстанавливаем эту связь, значит, она выполнила свое назначение.

			Травма

			Фрагмент курса «Расти и процветай, дорогое дитя»в Идштайне в 2004 году

			Травма возникает вследствие опасной для жизни ситуации или представления о том, что ситуация была опасна для жизни, хотя в реальности, возможно, и не была. Травма оставляет отпечаток в душе и в теле. Этот отпечаток возникает из-за того, что в душе и в теле не могло завершиться определенное движение. Поэтому травму можно активировать, и тогда она обрушивается на нас той же тяжестью, что и тогда.

			В семейных расстановках мы наблюдаем, что очень многие травмы относятся не к личному опыту, а переняты у кого-то из членов семьи. В таком случае речь идет не о личной, а о системной травме. 

			Системная травма всегда связана с отношениями. Где-то в отношениях что-то не было доведено до конца. Как правило, это означает, что так и не состоялось необходимое примирение, или тот, на ком лежит вина, — а вина всегда связана с людьми, — не взял на себя ее последствия. Тогда кто-то другой в семье берет незавершенное на себя и несет эту вину, как если бы она была его собственной. Это и есть системная травма.

			Если работать с системной травмой как с личной и пытаться исцелить ее, например, при помощи лекарств или физических упражнений, этого будет недостаточно. Нужно принимать во внимание то, что системная травма требует иного подхода. Это означает, что нам нужно искать в этой системе того или тех, кто не был в нее принят, кто не был интегрирован, кто был исключен или не довел для себя что-то до конца. То есть мы смотрим системно и ищем, где находится первоначальная травма.

			Если она обнаружится, то в расстановке с помощью заместителей можно задним числом инициировать примирение. Когда оно удается, тот, кто нес травму за другого, вдруг оказывается свободен. Просто благодаря тому, что травму вернули туда, куда она относится.

			Когда мы имеем дело с травмированными детьми, то первое, что мы выясняем, это является ли травма следствием личного, опасного для жизни события или она носит системный характер. И тогда действуем тем или иным образом.

			Но бывают и травмы, обусловленные судьбой, к примеру ­войной, которая затрагивает всех. Здесь одной индивидуальной или ­системной травматерапией не обойтись. Здесь от нас требуется нечто другое. Мы смотрим на судьбу и покоряемся ей, соглашаясь: «Да, это так, и это имеет право быть так. Я принимаю это так, как оно есть». Тогда то, что прежде было для нас травмой, ­становится силой, а наша связь с жизнью делается полнее и глубже.

			Сейчас я проведу с вами небольшую медитацию. Вы можете закрыть на это время глаза.

			Я предлагаю каждому войти в свое тело, пройтись по нему и почувствовать, где продолжают ощущаться последствия личной травмы, где она оставила след, где еще чувствуется напряжение или боль. Затем мы вынимаем эту травму из себя и ставим на некотором расстоянии. Вне нас она может перемещаться, куда ей хочется или куда ей нужно, пока она наконец не устанет.

			Когда мы смотрим на нее, возможно, она смотрит на нас, как ребенок, который наконец-то счастлив. Тогда мы снова забираем ее в себя. Оказавшись в нас, она может выбрать свой путь, ­пойти туда, куда захочет, и, может быть, в конце концов она придет в наше сердце.

			Затем мы входим в созвучие с нашей душой и, может быть, там тоже чувствуем старую травму, например, старый страх, или старую боль, или старое разочарование, или старую злость и вынимаем эту травму из себя. Мы смотрим, что она ищет, куда хочет пойти и где она, возможно, находит покой.

			Затем мы берем — ведь это же просто образ — физическую и душевную травму за руку и смотрим вместе с ними вдаль, куда-то далеко за наши собственные пределы, на большую судьбу, перед лицом которой у всего есть свое место, поскольку то, что было и как оно было, было по ее воле, и мы говорим перед этой судьбой и этой судьбе: «Да».

			Пример. Агрессивный мальчик

			КАРЛ: Речь идет о мальчике, который ходит в шестой класс. Это интеграционный ребенок3, в его случае особое внимание уделяется эмоциональному и социальному развитию. Он попал в нашу школу, когда к нему уже собирались применять дисциплинарные меры. Мы приняли его прежде, чем он успел вылететь из другой школы. Сейчас он ведет себя так, что опять есть риск исключения.

			ХЕЛЛИНГЕР: Этого достаточно. Давайте посмотрим на мальчика. С помощью заместителей мы сразу получим значимую информацию.

			КАРЛ: У его отца психотическая депрессия.

			ХЕЛЛИНГЕР: Мы сейчас посмотрим.

			Хеллингер выбирает заместителя для мальчика и просит его найти для себя место.

			Заместитель мальчика смотрит вверх и разводит руки в стороны. И долго остается стоять в таком положении. Затем у него начинают сильно дрожать руки. 

			Хеллингер выбирает восемь мужчин на роль мужских предков, просит их встать в круг вокруг мальчика и взяться за руки.

			Руки мальчика продолжают сильно дрожать. Затем он немного отходит назад. Предки обнимают друг друга за спину и встают вплотную друг к другу. Мальчик опускается на колени. Предки тоже встают на колени. Мальчик склоняет голову, предки прикасаются к нему руками.

			Хеллингер выбирает еще двух мужчин и ставит их напротив друг друга. Как выясняется позже, один из них замещает отца мальчика, другой — еще одного предка. 

			Хеллингер просит заместителей встать и разомкнуть круг. Мальчика он тоже ставит в цепочку предков. Он просит их всех посмотреть на двух мужчин, которые по-прежнему стоят за пределами круга.

			Заместители и мальчик медленно подходят к ним обоим и включают их в свой круг. 

			Мальчик и некоторые другие заместители совершают глубокий поклон. Но один из предков отходит назад. 

			ХЕЛЛИНГЕР указывает на одного из заместителей, которые были снаружи: Это отец.

			Мальчик подходит к своему отцу. Они обнимаются.

			Хеллингер просит остальных заместителей встать тесным кругом вокруг того предка, который отошел. Этот предок закрывает глаза и прижимает руку к сердцу. Мальчик вместе с отцом смотрит на него. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Теперь травма там, где ее место, а мальчик свободен. 

			Заместители других предков еще теснее смыкают круг вокруг этого предка. 

			ХЕЛЛИНГЕР этому предку: Открой глаза и посмотри на ­каждого.

			Предок начинает громко рыдать и опускается на колени. Другие предки встают на колени рядом с ним. Через некоторое время он успокаивается и ложится на пол. Некоторые предки крепко его держат и ложатся рядом с ним. Спустя какое-то время Хеллингер просит остальных предков отойти. 

			Отец обнимает своего сына.

			ХЕЛЛИНГЕР указывает на предка, который лежит вместе с другими на полу: Тут произошло необходимое примирение. Теперь вся система успокаивается. Те, кто лежат на полу, ­наконец могут быть мертвыми. Это может остаться в прошлом. 

			Заместителю сына: Как ты себя чувствуешь?

			СЫН: Здесь я стою очень уверенно. К другим я пойти не могу. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Точно.

			Заместителям: Спасибо вам всем!

			Карлу: Здесь мы увидели, что такое мужская сила. Я думаю, ты знаешь, что делать, если будет нужно что-то еще. Теперь это будет действовать само по себе. Всего хорошего тебе и мальчику!

			Группе: Здесь мы имели дело с психотической системой. Мы ведь слышали, что у отца психотическое расстройство. И у мальчика оно, разумеется, тоже было.

			Что такое психоз?

			Самое время отдать справедливость людям, которых мы называем психотиками, которым мы диагностируем психотическое расстройство, а в первую очередь тем, кому мы ставим диагноз «шизофрения». Ибо психоз — не болезнь. И не вина. Это попытка соединить в себе что-то, что не могло соединиться в системе, прежде всего, убийцу и его жертву. В этой системе они не соединяются.

			Поэтому система успокаивается только тогда, когда они тоже приходят друг к другу. Ибо в конечном счете нет более тесной связи, чем между убийцей и его жертвой.

			Примирение убийцы и жертвы — прототип любого примирения. Только здесь становится понятно, что в конечном счете означает примирение. В таком примирении уже не имеет значения вина, в нем больше нет хороших и плохих, агрессоров и жертв, но перед лицом большей силы есть лишь те, кто стал в этом конфликте исполнителем ее воли.

			Психотик чувствует в себе непримиренное, поскольку в его душе одновременно живут — непримиренные — они оба: убийца и жертва. Поэтому его сознание спутано.

			С помощью этой работы, с помощью движений души мы можем помочь им прийти друг к другу. Тогда исцелится не только мальчик, но и вся система. К примеру, его отец и многие представители прошлых поколений, которые, скорее всего, тоже страдали психозами.

			Такому примирению препятствует совесть. Всегда находятся те, кто испытывает праведное негодование в адрес убийцы и не готов терпеть, чтобы он, преступник, был включен в целое как человек, имеющий те же права, что и остальные. Отказаться от этой чистой совести и за пределами ее морали на более ­высоком уровне признать всех одинаково хорошими и служащими ­большей силе — это результат большого труда, который требует от нас понимания этих взаимосвязей, но в то же время и награда.

			Дополнение. Через три месяца я встретил Карла снова. Он рассказал, что вечером после расстановки у мальчика дома случился прорыв. С тех пор его поведение полностью изменилось, агрессия исчезла. Но недавно произошел откат, и он снова стал вести себя, как раньше.

			Агрессоры и жертвы

			Принимать и отпускать

			Что делает нашу душу широкой, что делает ее глубже и заставляет расти? Приведу простой пример. Если посмотреть на невиновного человека и человека, на котором есть вина, то чья душа у́же? Безвинная душа уже. А почему? Потому что тот, кто стремится к невиновности, многое из своей души изгоняет. Поэтому он остается узким, поэтому он остается ребенком. Кто внутренне растет, тот дает в своей душе место тому, что прежде хотел из нее изгнать.

			Когда мы растем в своей семье, чтобы иметь право к ней принадлежать, нам приходится что-то исключать, что-то, что мы называем плохим или злом. Стремление убрать и исключить то, чего в нашей семье быть не должно, становится ценой нашей принадлежности. Если мы все же даем этому место в своей душе, нас мучает совесть, хотя, возможно, мы делаем тем самым что-то хорошее.

			Чем больше мы даем в своей душе место другому, тем мы ближе к реальности. Это начинается с того, что мы даем в душе место в том числе тому, из-за чего чувствовали себя виноватыми. И пусть тогда мы живем с чувством вины, но мы ближе к земле и больше связаны с другими людьми. А еще мы чувствуем себя сильнее.

			Иногда семья кого-то исключает, или эти люди просто исчезают, поскольку о них никто больше не помнит. Или мы сохра­няем привязанность к кому-то, кто, возможно, давно уже умер, или мы на кого-то злимся и не хотим иметь с ним ничего общего.

			Что происходит, когда я долго по кому-то горюю? С этим человеком остается какая-то часть моей души. Это тяготит не только меня, но, возможно, и этого человека. Он тогда тоже не свободен. Если я снова заберу себе то, что я с ним оставил, он будет свободен. Если я с любовью приму его в свою душу — полностью, таким, какой он есть, — я стану богаче и, как ни странно, тоже буду от него свободен. Принимая с любовью, мы обретаем другого человека, он становится частью нас. В то же время мы освобождаемся от него, а он от нас.

			Приведу простой пример. Когда я с любовью даю родителям место в моей душе, я чувствую, что они у меня есть, я чувствую себя широким и щедро одаренным. Но в то же время я отдёлен от них. Я свободен от них, потому что я их принял. И они тоже чувствуют, что свободны от меня, потому что я их принял. ­Такое вот удивительное противоречие: принимая, я делаюсь богаче и в то же время становлюсь свободным. Но и другой, поскольку я с любовью его принял, тоже становится свободным от меня.

			Если я взял у него то, что он мне дал, он ничего от этого не потерял. Напротив. Когда то, что он мне дал или передал, оказалось у меня и было мною принято, он не остался внакладе, благодаря этому он тоже стал богаче. И наоборот, если я отказываюсь что-то взять, то беднее становимся мы оба: и тот, кто хотел мне что-то дать, и я, отказавшийся это принять.

			К чему такое длинное вступление? Оно имеет отношение к динамикам, которые приводят к психозам в семьях. Там, где мы имеем дело с людьми, страдающими психотическим расстройством, мы видим, что в их семье что-то было вытеснено, что-то, на что не хотят смотреть, очень часто что-то опасное. Например, кто-то, кто убил другого, или кто-то, кто был убит. В таких случаях мы наблюдаем, что убийца и жертва не приняли друг друга в свою душу. Убийца боится принять в свою душу жертву, а жертва боится принять в свою душу убийцу. Поэтому часть души убийцы остается с жертвой, а часть души жертвы — с убийцей. Из-за этого они оказываются прикованы друг к другу и не могут друг от друга освободиться.

			Во многих семьях кому-то приходится потом замещать их обоих: и убийцу, и жертву. В результате у этого человека часто развивается психоз. С одной стороны, он чувствует себя жертвой, а с другой — убийцей. В его душе разыгрывается конфликт между ними, когда они не могут друг от друга уйти, но и не могут друг к другу прийти, что приводит к помешательству.

			Что здесь может быть решением? Мы смотрим на преступника и его жертву и, может быть, ставим их напротив друг друга. Затем мы помогаем жертве принять в свою душу убийцу, а убийце — принять в свою душу жертву. Если им это удается, то они освобождаются друг от друга и одновременно примиряются друг с другом. Тогда душа психотика тоже примиряется с обоими и освобождается от них.

			Примирение

			Я проведу для нас одно упражнение.

			Давайте закроем глаза. Теперь каждый из нас может отправиться в свою семью и посмотреть на всех, кто к ней относится: на хороших и на плохих, — на творивших насилие и на жертв, — на невинных и на виновных. — Мы подходим к каждому из них, склоняемся перед ним и говорим: «Да. Я уважаю тебя, твою судьбу и твое предназначение. — Теперь я принимаю тебя в мое сердце — такого, как ты есть, — а ты можешь принять меня в твое». — В конце мы все вместе поворачиваемся в одну сторону, к горизонту, — и совершаем низкий поклон. — Перед этим далеким Сокрытым мы все равны».

			Пример. Поле боя

			Фрагмент обучающего курса в Цюрихе в 2003 году

			ХЕЛЛИНГЕР участнице: Какой у тебя был запрос?

			УЧАСТНИЦА: Мне не дает покоя тема агрессоров и жертв. Меня со вчерашнего дня трясет. Трудно дышать, и сердце болит. По всей видимости, тут есть какая-то тайна, которая хочет либо чтобы ее раскрыли, либо чтобы к ней отнеслись с уважением или приняли.

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо. Закрой глаза.

			Хеллингер долго и сосредоточенно ждет. Участница дрожит. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Сейчас мы вместе отправимся в путешествие и пойдем на поле недавнего боя. 

			Участница дрожит.

			ХЕЛЛИНГЕР: Здесь ничего не осталось. Все мертвы.

			Участница наклоняет голову и сильно дрожит. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Никто больше не шевелится. Никто тебя не видит. Никто тебя не слышит. Все кончено. 

			Участница тяжело дышит. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Для всех все кончено. Никому больше нет дела до того, что было и каким он был и кем он был.

			Она глубоко вздыхает.

			ХЕЛЛИНГЕР: И что он сделал или что сделали ему. Все кончено.

			Она по-прежнему дрожит. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Теперь следующие вооружаются для новой войны. В конце останется такое же свежее поле боя. Все кончено. Все напрасно. А между войнами немного мира. 

			Внезапно она начинает очень глубоко дышать и перестает дрожать. Хеллингер снова долго ждет.

			ХЕЛЛИНГЕР: Этого достаточно. 

			Через некоторое время участница открывает глаза и смотрит на Хеллингера. 

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо?

			УЧАСТНИЦА: Я согласна.

			ХЕЛЛИНГЕР: Большое счастье очень скромно. 

			Они улыбаются друг другу.

			УЧАСТНИЦА: Спасибо.

			ХЕЛЛИНГЕР: Всего тебе доброго!

			Мир

			Мы всей душой хотим мира. Наконец-то мира. Но что с нами происходит, когда он наступает? Мы больше не можем расти. Мы растем только там, где есть конфликты, где все пока неидеально. Только там мы можем расти.

			Всякая жизнь пробивает себе дорогу в трудных условиях. Представление о вечном мире — это мечта. Но когда мы открываемся для конфликтов и соглашаемся с ними, то, что друг другу противостояло, соединяется на более высоком уровне. По крайней мере, в нас. Тогда после конфликта мы чувствуем себя богаче. Но вскоре возникает следующий конфликт. Так в конфликтах продолжается рост.

			Как ведут себя те, кто хочет постоянного мира на Земле? Они часто бывают агрессивны и стоят на пути у настоящего мира. Иногда они хотят устранить конфликты путем нового, ими же вызванного конфликта.

			Так что мы ждем, когда после конфликта наступит мир, а потом переходим к следующему.

			Полнота

			Примириться может только то, что прежде было в ссоре. Соединиться может только то, что прежде было разделено. Таким образом, предпосылкой для примирения являются разделение и различность.

			Что означает тогда примирение? Что в этом контексте означает мир? Что разное и противоположное сохраняется, но признает друг друга, отдает друг другу должное и позволяет другому себя дополнять и обогащать. Признавая тем самым, что другое равноценно. Так разное может сохраняться, но все же, соединяясь со многим другим, достигать вместе с ним полноты.

			Странная религия

			Вина

			Вина между людьми возникает тогда, когда мы делаем что-то, что причиняет другому вред, или когда мы пользуемся чем-то, за что приходится платить другому, то есть когда мы за чужой счет добиваемся каких-то благ или кем-то жертвуем ради собственной выгоды.

			В моем представлении, самая большая вина — это принесение в жертву собственного ребенка. Как ни странно, иногда это описывают как наивысшую любовь. Так, некоторые люди говорят, что из любви к нам Бог позволил распять на кресте своего любимого сына и благодаря его жертве мы обрели жизнь. Этот жестокий образ продолжает действовать во многих семьях, где детей и сегодня разными способами приносят в жертву. Например, посвящают их Богу или жертвуют некоему идеалу.

			К примеру, мать пророка Самуила пообещала Богу, что если у нее родится ребенок, то она отдаст его Ему, чтобы он служил Ему в храме. Разумеется, это тоже детское жертвоприношение. Подобные вещи мы и сегодня наблюдаем во многих благочестивых семьях, которые посвящают одного из детей Богу или радуются, когда их ребенок посвящает свою жизнь Богу. Тогда один из детей в семье должен стать, например, священником или уйти в монастырь. За этим стоит представление о том, что такая жертва принесет семье благословение.

			С таким представлением живет и ребенок, которого приносят в жертву или который хочет принести в жертву себя. Некоторые дети воображают, что если они заболеют и умрут, то смогут спасти этим своих родителей. Или ребенок жертвует собой, чтобы искупить родительскую вину. В большинстве случаев это происходит бессознательно.

			Уже эти несколько примеров показывают, как глубоко некоторые люди вовлечены в вину, насколько они в ее власти, как и во власти представления о необходимости жертвы за вину. 

			Как многие поступают с виной, будь то вина реальная, или мнимая, как, например, вина перед Богом, или взятая на себя за других? Они разными способами себя наказывают. Это наказание состоит в принесении какой-либо жертвы. В случае тяжелой реальной, мнимой или перенятой вины они заболевают либо умирают, часто в результате несчастного случая или самоубийства. Эта жертва — своего рода расплата за вину.

			Как такая жертва влияет на следующее поколение? Искупление вины действует как новая вина, за которую позже снова расплачиваются другие. И тогда несчастью нет конца.

			Как следует обходиться с виной? Смиренно. Зная и признавая, что от нее не уйти — ни от личной, ни от мнимой, ни от перенятой. Поэтому мы принимаем ее, но не как вину, которая требует искупления. Мы принимаем ее как силу. У того, кто виноват и знает, что виноват, и не отказывается от своей вины, есть сила.

			Сила для чего? Для того, чтобы сделать что-то большое, что-то исцеляющее. Так можно поступать и с личной виной.

			Есть еще одно важное понимание по поводу вины. Через какое-то время она должна иметь право остаться в прошлом. Тогда мы будем не только смиренны, но и милосердны.

			Жертва

			Я хотел бы сказать несколько слов о тайнах детской души. Это детские тайны. Но эти тайны продолжают влиять и на многих взрослых. С чем это связано? Это связано с религией. Правда, странной религией.

			Есть такое поверье, что когда кто-то заболевает, другому больному становится лучше. Или если кому-то плохо, а другой молится Богу и обещает, что сам понесет любые горести, лишь бы у того все наладилось, то этому человеку становится лучше. Так думают многие дети.

			За этим стоит представление о том, что на самом деле Бог зол. И милости от него можно дождаться, только если принести ему жертву или заклать для него животное. Или он сам позволяет распять собственного сына. Здесь Бог представляется настолько мелочным, что его можно подкупить жертвами. А еще продажным. Он помогает, только если достаточно ему заплатить.

			Такие представления превращают Бога в нашего слугу. Может ли быть что-то более безумное? Но так ведут себя дети. И многие взрослые тоже.

			Однако в итоге все эти усилия и жертвы оказываются на­прасными.

			Уравновешивание

			Динамика, о которой я только что говорил, связана с нашей потребностью в уравновешивании.

			Опыт общения с людьми показывает: когда я кому-то что-то даю, это располагает его ко мне и он мне тоже что-то дает. Это замечательно и даже необходимо. Но только между людьми. С Богом так нельзя.

			Искупление и исправление

			Я хотел бы сказать еще несколько слов об искуплении. Если один человек сделал другому что-то плохое и теперь за это расплачивается, то что он делает? Он причиняет зло себе. Но чем это поможет тому, кому он навредил? Разве это что-то ему даст?

			Для чего тогда нужно искупление? Тот, кто искупает вину, делает это исключительно для себя, чтобы снова почувствовать себя хорошо. Таким образом, искупление эгоцентрично. Если человек действительно хочет что-то исправить, он должен посмотреть другому в глаза и сделать что-то для него, чтобы другому стало лучше. Тогда ему самому тоже будет лучше.

			Однако общество нуждается в том, чтобы преступники расплачивались за свою вину. Это важно для общества. Общество может существовать только в том случае, если преступления против него наказываются. Они искупаются этим наказанием. Однако некоторые люди, понеся такое искупление, считают, что на этом их вина заканчивается. Но даже если человек десять лет провел в тюрьме за то, что он сделал другому, а встреча с этим человеком так и не произошла и баланс между ними остался ­невосстановленным, то между ними ничего еще не исправлено.

			Один иезуит в Вене рассказал мне, как он работает с несовершеннолетними правонарушителями. Он ходит с ними к тем людям, которым они причинили вред. Один из них украл у пожилой женщины сумочку, в которой были все ее сбережения. Иезуит пошел с ним к этой женщине — и тот должен был на нее посмотреть. Он должен был увидеть, насколько она бедна. Тогда этот парень сказал ей: «Я сожалею». И спросил, что он может для нее сделать. Она ответила: «Ты можешь привести в порядок мой сад». Он принялся за работу и четыре недели трудился у нее в саду. Что это было? Искупление? Нет, но это было исправление. За четыре недели пожилая дама полюбила мальчика. И сам он тоже изменился. На этом примере можно почувствовать разницу.

			Но бывает такая несправедливость и такие травмы, исправить которые невозможно. Во многих случаях ущерб, который мы наносим жизни и здоровью других людей, непоправим. Скажем, если в автомобильной аварии по вине одного человека погиб другой, то этого уже не исправить. 

			Как быть с виной такого рода? Виновник смотрит в глаза погибшему и говорит: «Я сожалею о том, что произошло. Я не могу этого исправить. Но в память о тебе я сделаю что-то хорошее». Из чувства вины, если он ее признает, он получает силу, и с этой силой делает что-то хорошее, к примеру, для людей, пострадавших в автокатастрофах.

			Или убийца представляет себе, что смотрит жертве в глаза и говорит: «В память о тебе я возьму на себя что-то опасное, на что не решаются другие». И, например, обезвреживает бомбы. Это опасная работа. Если он делает ее в память о погибшем, то у него есть на нее силы. В то же время умерший получает дань уважения и может обрести покой. В этом разница между искуплением и исправлением.

			В прошлом году в Париже разбился самолет «Конкорд», и теперь родственники погибших получают по миллиону долларов компенсации. Как это действует на их души? Вы можете это почувствовать? Когда они берут эти деньги в руки и тратят, что происходит в их душе? Что бы они ни покупали, они говорят жертвам: «Я извлек выгоду из твоей смерти». Что происходит тогда с трауром? Он еще возможен? Чувствуете, что из-за этого происходит в душах?

			Прощение и забвение

			Прощение, которое соединяет, скрыто и тихо. Его не высказывают, его дают. По сути, это не что иное, как снисхождение. Оно закрывает глаза на ошибку, неправоту, вину и забывает о них. Тогда ошибка, или неправота, или вина остаются без тяжелых последствий для отношений. Наоборот. Благодаря молча­ливому снисхождению отношения углубляются. Взаимное доверие растет, в первую очередь, со стороны того, кому было оказано снисхождение. Когда наступит его черед, оно позволит ему тоже закрыть глаза на чужие ошибки, неправоту, вину и забыть их.

			Другое дело, когда один говорит другому: «Я тебя прощаю». Произнося эти слова, он одновременно объявляет другого виновным, ставит себя выше и унижает его. Такое высказанное прощение прекращает отношения на равных. Оно не спасает их, а ставит под угрозу.

			Но что, если другой просит нас о прощении? Когда за этой просьбой стоит боль оттого, что он нас огорчил или обидел, она позволяет легче забыть об ошибке, неправоте или вине. Тем более, если мы по-своему тоже были перед ним виноваты. Тогда мы оба можем позволить себе начать сначала, не возвращаясь к прошлому. Это очень человечный способ прощения, тогда оба остаются на равных и внизу.

			Но бывают ситуации, когда снисхождение невозможно, поскольку вина так велика, что виновному остается только ее признать, а пострадавшему — только ее претерпеть. Крайним случаем такой вины является убийство, потому что его уже не исправить. Здесь виновный должен принять свою вину и ее последствия, не ожидая прощения. А пострадавшие не должны позволять себе его прощать, как если бы они могли и имели на это право.

			Что происходит в душе виновного, когда после такой вины он ожидает и просит прощения? Он теряет из виду жертв, которым нанес непоправимый ущерб. Тогда он больше не может о них горевать. Вместо этого он пытается избежать последствий своей вины, взваливая их на других людей и отдавая на их ответственность. Он даже может на них злиться, как будто они обязаны его простить. Тем самым он теряет свое достоинство и свое величие, а тот, кто его прощает, лишает его этого достоинства и величия. Но прежде всего он отнимает у него силу, которую тот получает благодаря признанию вины и ее последствий. Тот, кто из этой силы берет на себя и делает что-то особенное для других людей, вновь обретает свое достоинство и в какой-то мере свое место среди других людей.

			А что происходит в душе тех, кто дает прощение такому виновному? Они тоже теряют из виду жертв и больше не могут о них горевать или им сострадать. Но главное — они возвышаются над виновным, делают его маленьким и жалким. И даже озлоб­ляют его своим прощением, поскольку не принимают всерьез его и его деяние. Тогда их прощение не кладет конец злу, а дает ему подпитку и новую силу.

			Но прежде всего таким прощением человек берет на себя то, что по рангу только высшей силе, во власти которой находятся и преступник, и жертва, и которой они, каждый по-своему, служат. Тот, кто хочет здесь простить, отказывается чтить эту силу. Он ставит себя наравне с ней или даже выше.

			Когда оба, и преступник, и жертва, признают, что им не избежать последствий произошедшего, поскольку они оба подошли к границам, которые для них непреодолимы, им приходится признать свое бессилие и склониться перед своей судьбой. Это соединяет их на глубоком человеческом уровне и перед лицом этой судьбы открывает им путь к примирению.

			Какое поведение со стороны других человечно по отношению к преступникам и жертвам? Смиренный ответ здесь — милосердное. Это движение и настрой сердца от человека к человеку, но также от человека к животному и к каждому существу. Мы чувствуем его перед лицом безысходной беды и безысходной вины, стараемся облегчить их делами милосердия и все же знаем, что в самой глубине эти страдания и вина неустранимы.

			Как мы можем стать милосердными? Когда перед лицом собственной беды, собственной вины, собственной зачастую безвыходной ситуации мы осознаем, насколько сами зависим от милосердия и снисхождения других людей. Поэтому милосердные разделяют с виновными и страдающими их бессилие. В этом бессилии они не судят и не прощают. Они остаются смиренными, они остаются внизу. Такое милосердие тихо.

			Тем самым я сказал и кое-что о любви, которая примиряет. Это особая любовь, она выходит за пределы и превосходит ту любовь, которая еще чего-то хочет. Любовь означает здесь признание того, что перед лицом чего-то большего все остальные такие же, как я. Смирение означает то же самое. Прощение и забвение — тоже.

			Пример: Инки и испанцы

			Фрагмент курса во Флориде в 2003 году

			ХЕЛЛИНГЕР женщине из Перу, инке по происхождению: О чем идет речь?

			КЛИЕНТКА: Мое тело разваливается на части. Кости не держат. Такое чувство, что у меня голова отделена от тела. 

			Она начинает плакать. Хеллингер выбирает заместителя и ставит его. 

			ХЕЛЛИНГЕР этому заместителю: Ты — обезглавленный испанцами последний король инков.

			Заместитель короля инков глубоко дышит. Хеллингер ставит напротив него клиентку. 

			Клиентка скрещивает руки на груди и плачет. Она смотрит в пол. 

			Хеллингер выбирает мужчину в качестве заместителя для испанских завоевателей и ставит его несколько в стороне, на равном расстоянии от остальных. Клиентка медленно отходит назад, но по-прежнему смотрит в пол. 

			Хеллингер выбирает пять заместителей и просит их лечь на спину между королем инков и клиенткой.

			Клиентка отходит еще дальше назад и громко плачет. Король инков встает на колени перед мертвыми и склоняет голову. 

			Хеллингер выбирает еще двух заместителей для испанцев и ставит их рядом с первым.

			Клиентка, громко рыдая, подходит ближе к мертвым. Она садится возле первого мертвого, берет его за руку и плачет. Но тот не шевелится.

			Через некоторое время Хеллингер ее поднимает и ставит перед королем инков. Тот продолжает совершенно неподвижно стоять на коленях. Клиентка стоит рядом с ним и плачет. Чуть позже она опускается на колени, прикасается к нему, хочет, чтобы он на нее посмотрел. Но он не двигается. Какое-то время спустя он весь оседает и сидит, наклонившись головой вперед.

			Хеллингер снова подходит к клиентке, поднимает ее и подводит к испанцам. Один из испанцев смотрит на нее. Через какое-то время их взгляды встречаются. Затем все испанцы долго смотрят на мертвых.

			Хеллингер снова ставит клиентку с другой стороны от мертвых, так что теперь они лежат между ней и испанцами. Еще через какое-то время он отводит ее обратно и ставит между испанцами. Женщина глубоко дышит.

			ХЕЛЛИНГЕР клиентке: Как ты себя здесь чувствуешь?

			КЛИЕНТКА: Здесь я чувствую себя как дома. 

			Она глубоко дышит и плачет.

			ХЕЛЛИНГЕР: Посмотри на испанцев.

			Она долго на них смотрит. Затем обнимает одного из них, а тот обнимает ее. Она поворачивается к другому испанцу и долго на него смотрит. Затем они тоже берутся за руки. Тот глубоко дышит, смотрит на мертвых и плачет. Остальные испанцы тоже смотрят на мертвых. Тем временем король инков лег на живот рядом с другими мертвыми.

			ХЕЛЛИНГЕР: На этом я остановлюсь.

			Заместителям: Спасибо вам всем!

			Через некоторое время клиентке: Как ты чувствуешь себя сейчас?

			Она ему улыбается.

			КЛИЕНТКА: Я чувствую, как у меня по рукам течет мощная энергия. Я чувствую себя хорошо.

			ХЕЛЛИНГЕР: А что с головой? Она снова соединена с телом?

			КЛИЕНТКА: Она на месте. Я ее чувствую. 

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Я уже знал кое-что об этой женщине. Я работал с ней в Вашингтоне. Я знал, что она чувствовала связь с инками и своими предками из этого народа. Поэтому не удивляйтесь, что я работал с ней таким образом.

			Во время расстановки в ней то и дело проявлялась энергия агрессора, поскольку она не раз сжимала кулаки.

			И мы увидели тут еще кое-что: сердца испанцев смягчились только после того, как они тоже получили признание и любовь.

			Прощание

			Пока мы встаем на сторону жертв, будущего не будет. Пока прошлому нельзя остаться в прошлом, будущего не будет.

			Когда потомки жертв хотят за них отомстить, что происходит с жертвами? Как они себя чувствуют? Могут ли они действительно быть мертвыми и покоиться с миром? Или мы вмешиваемся тем самым в их смерть и их покой?

			Здесь нужно учитывать кое-что очень важное. До этого я говорил с Каролой из Венесуэлы. Она работает там с индейцами. Она рассказала мне, что в священных для индейцев местах бурят нефтяные скважины. Конечно, это огромная несправедливость по отношению к ним. Индейцы привязаны к своему прошлому, там их корни. Но если они будут горевать по прошлому, будет ли у них будущее?

			Нам часто хочется продлить прошлое. Мы не хотим позволить ему уйти навсегда. У тех, кто смотрит назад, нет будущего.

			Тем, кто готов признать, что прошлое прошло, приходится меняться. Тем, кто смотрит назад, меняться не нужно. Они стоят на месте и не имеют возможности выжить. Только те, кто подчиняется циклу событий, где у всего есть начало, высшая точка и конец, могут двигаться вперед.

			Клиентке: Это требует от них очень многого. Но только так возможен рост.

			Они смотрят друг на друга.

			ХЕЛЛИНГЕР: Достаточно?

			Она кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР: Всего тебе доброго!

			Она встает, складывает руки в благодарственном жесте и, улыбаясь, медленно возвращается на свое место.

			Дополнение. На следующее утро эта женщина написала мне письмо, где рассказала, что является прямым потомком последнего короля инков Тупака Амару II, который в 1850 году был четвертован в Куско после того, как возглавил восстание против испанцев.

			Свобода

			Я хотел бы сказать несколько слов о свободе, о так называемой свободе. Как мы на самом деле себя чувствуем, когда чувствуем себя свободными? Бывает пустая свобода. В ней ничего нет, и чувствуем мы себя соответственно. И бывает наполненная свобода, которая воспринимается совершенно иначе.

			Наполненная свобода — часть связи, часть отношений. В отношениях я делаю то, что переживается и как свобода, и как совершенная привязанность к кому-то. Когда я говорю любимому человеку: «Я люблю тебя — и люблю то, что ведет меня и тебя» и отдаюсь этому без остатка, я полностью связан. Я не свободен — но я чувствую себя наполненным. Когда я принимаю решение о том, что отдаю себя кому-то или чему-то другому, моя свобода заключается в решении «я отдаю себя». После этого я словно плыву в потоке. В нем у меня есть некоторая свобода движения, но в основном он несет и направляет меня в определенное русло.

			Когда кто-то говорит: «Мне нужно от чего-то освободиться», и освобождается, что у него остается? Есть ли у него что-то? Или он что-то потерял? Что-то снова появляется у него лишь тогда, когда он на что-то идет, во что-то включается. Во что-то включаясь, он принимает решение. В своем решении он еще свободен, но потом уже нет.

			По большому счету стремление к свободе эгоцентрично в том смысле, что «я делаю что-то для себя, я развиваюсь для себя, я ищу просветления для себя». Но в этом нет связи. Каким ­весом обладают люди, стремящиеся к такой свободе, в сравнении, к примеру, с родителями, которые растят детей и у которых вряд ли есть какая-то свобода, поскольку они полностью погружены в свои обязанности и задачи? И все же они наполнены в том, что они делают. Но не свободны делать что-то для себя, в ­отрыве от своего окружения и тех связей, в которые они включены.

			Покой сердца

			Я хочу сказать еще несколько слов о примирении. Что это на самом деле означает? Примирение — это соединение того, что друг другу противостоит или кажется, что противостоит, причем такое, когда одно не отменяет другое. Когда человек находится в своем привычном кругу, в своей культуре, своей семье, своей религии, своем языке и следует определенному порядку ценностей, он чувствует себя в безопасности. Но в то же время он ограничен. Ведь рядом с этим кругом есть другой круг, другая культура, люди другой расы, другой религии, с другими ценностями, другими обязательствами и другой совестью. Они тоже замкнуты в своем круге и тоже чувствуют себя там в безопасности.

			Но у тех и других нет чего-то, что есть у другой группы и что она может им предложить. Они остаются ограниченными, прежде всего духовно, поскольку им закрыт доступ ко многому новому. Если же обе группы откроются друг для друга и признают то, что поначалу могло казаться опасным и другим, по-человечески допустимым, имеющим право на существование и равноценным своему собственному, то они могут, не смешиваясь, объединиться. И та и другая группа продолжат существовать, обогащая друг друга. Так удается примирение.

			Это тоже можно свести к чему-то совсем простому и прикладному. В каждом из нас есть что-то, от чего, как нам кажется, следует отказаться, что не вполне нам соответствует, что противоречит некоему воображаемому нами идеалу. Тогда в нашей душе нет мира, она чему-то сопротивляется и не находит покоя.

			Примирение удается тогда, когда я принимаю отвергнутое и ­соглашаюсь с ним точно так же, как с остальным. Когда я, не делая различий, соглашаюсь с ним как с равноценным. Тогда то, чего я не хотел иметь, обогащает то, что у меня есть. То, что у меня есть, расширяется и находит покой в том, что я отвергал. Это называется покоем сердца, или, по-английски, peace of mind.

			Спокойствие

			Кто спокоен? Во-первых, тот, кто умеет ждать. Во-вторых, тот, кто доверяет чему-то большему, движению, которое его направляет и несет.

			Чье состояние противоположно спокойствию? Того, кто боится, что не хватит времени, что что-то скоро закончится. Он теряет связь со своей душой и становится суетливым. Он лихорадочно ищет помощи со стороны.

			Когда кто-то так лихорадочно ищет помощи, может ли другой ему помочь? Нет. Потому что другой тогда тоже больше не может пребывать в себе.

			Представьте, что все ваши желания исполнились — некоторые действительно себе такое представляют. Как чувствует себя тот, чьи желания сбылись? Он одинок, ибо эти желания не связаны с чем-то бо́льшим. Отказавшийся от своих желаний выдыхает и находится в созвучии с бо́льшим. Он ведом к чему-то, что больше того, чего он желал изначально. Ибо большинство желаний — это детские желания. Если они исполняются, мы остаемся детьми.

			Но взрослый, который их перерастает, обретает широту и безмятежность.

			Пример. Поляки и украинцы

			Фрагмент курса в Варшаве в 2003 году

			ХЕЛЛИНГЕР Ольге: О чем идет речь?

			ОЛЬГА: Я очень агрессивна, я поднимаю руку на мою старшую дочь.

			ХЕЛЛИНГЕР: Ты очень мужественная, раз говоришь такое. Это показывает, что ты готова со мной над этим работать.

			Она кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я тебе в этом помогу. Хорошо?

			Она кивает.

			ХЕЛЛИНГЕР: Я немного углублюсь в прошлое. Что произошло в ­твоей родительской семье?

			ОЛЬГА: Семья моей матери и моя мать жили в той местности, которая до войны относилась к Польше, а теперь принадлежит Украине. Там было убито много поляков: сначала украинцами, позже немцами, а потом русскими. Они сменяли там друг друга. 

			ХЕЛЛИНГЕР: В твоей семье тоже кого-то убили?

			ОЛЬГА: Мои все выжили, потому что их спрятала одна украинская женщина. Ее саму потом за это убили.

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Если открыться тому, что она сказала, вы почувствуете, что нас тронуло глубже всего. В словах о каком человеке было больше всего энергии? В этой работе мы начинаем с того человека, при упоминании о котором мы восприняли самую сильную энергию.

			Ольге: Ты почувствовала, где было больше всего силы?

			ОЛЬГА: У этой женщины.

			ХЕЛЛИНГЕР: Точно. Это была великая женщина.

			Хеллингер выбирает заместительницу для украинской женщины и просит ее найти для себя место. Затем он выбирает двух мужчин на роль ее убийц и ставит их напротив нее.

			Первый убийца смотрит в пол, второй очень неспокоен. Убитая женщина садится на корточки, закрывает лицо руками и плачет. Затем она ложится лицом вниз на пол.

			Хеллингер просит Ольгу встать за этой женщиной, напротив убийц.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Ольге: Скажи им: «Она нас спасла».

			ОЛЬГА: Она нас спасла.

			Хеллингер ставит ее перед обоими убийцами. Они смотрят в пол и не решаются поднять на нее глаза. Первый убийца закрывает лицо руками и плачет. Ольга тоже плачет.

			ХЕЛЛИНГЕР через некоторое время Ольге: Возьми их обоих за руку и отведи к женщине на полу. 

			Ольга встает между убийцами и медленно подводит их к ­убитой украинке. Первый убийца громко рыдает. Они втроем встают перед ней на колени. Она тем временем легла на спину, ­протянула к ним левую руку и смотрит на них. Они касаются ее руки.

			Ольга кланяется до земли. Второй убийца ложится рядом с убитой женщиной. Первый громко плачет. Затем он и клиентка выпрямляются.

			Через некоторое время Хеллингер просит Ольгу встать. Он уводит ее в другую сторону от убийц и ставит рядом с ней заместительницу ее дочери.

			ХЕЛЛИНГЕР Ольге: Скажи мертвой женщине: «Это моя дочь».

			ОЛЬГА: Это моя дочь.

			Она говорит это по-немецки и громко плачет. Затем она обнимает свою дочь. Дочь прижимается к ней. Они с глубоким чувством обнимаются. Затем они вместе начинают раскачиваться.

			ХЕЛЛИНГЕР Ольге: Скажи обоим мужчинам тоже: «Это моя дочь».

			ОЛЬГА: Это моя дочь.

			Она снова говорит это по-немецки. Второй убийца немного приподнимается и смотрит на дочь.

			Хеллингер просит убийц подняться и встать позади клиентки и ее дочери.

			Мать и дочь продолжают сжимать друг друга в объятиях. Ольга плачет.

			ХЕЛЛИНГЕР убитой женщине: Как тебе теперь?

			УБИТАЯ ЖЕНЩИНА: Лучше.

			ХЕЛЛИНГЕР второму убийце: А тебе?

			ВТОРОЙ УБИЙЦА: Гораздо лучше.

			ПЕРВЫЙ УБИЙЦА: Гораздо лучше.

			ХЕЛЛИНГЕР Ольге: Одна сплошная любовь, разве нет?

			Мать и дочь смотрят на Хеллингера. Они кивают и улыбаются.

			ХЕЛЛИНГЕР: Хорошо.

			Заместителям: Спасибо вам!

			Вплетенность семей в нерешенные конфликты между народами

			ХЕЛЛИНГЕР группе: Я расскажу вам одну историю. В прошлом году я проводил в Вашингтоне курс для пар. Одна женщина хотела расстановить свою нынешнюю семью. Но на курс она пришла без мужа. Тогда я поставил ее, а напротив — заместителя для ее мужа. Заместитель мужа начал дрожать всем телом. Он боялся своей жены. Я спросил у клиентки: «У тебя когда-нибудь возникало желание его убить?» Она ответила: «Да».

			На этом я остановил расстановку. Если происходит что-то подобное, значит, к этому имеют отношения события из прошлого. Я спросил ее об этом, но она не смогла мне ничего сказать.

			Немного позже она подошла ко мне и сказала, что ее отец участвовал в разработке атомной бомбы и что она задает себе вопрос, почему она вышла замуж за японца. Когда мы потом это расставили, оказалось, что она была идентифицирована с атомной бомбой и что в их отношениях с мужем все еще продолжается война между США и Японией.

			Если такие события из прошлого не нашли хорошего решения, то позже они влияют на семейные отношения в настоящем, причем те, кто оказываются под их влиянием, сами это переплетение не осознают.

			Ольге: В твоей семье тоже оставались нерешенными некоторые конфликты из прошлого. Были те, кого в семье ненавидели, например, этих украинцев. Когда их исключают, другим членам семьи приходится их замещать. Тебе пришлось замещать убийц, а твоей дочери — убитую украинскую женщину. Поэтому в отношениях с дочерью ты продолжала нести нерешенный конфликт между убийцами и этой женщиной. Но никто этого не осознавал. Поэтому нам нужно было посмотреть здесь на тот старый конфликт и решить его там, где его нужно было решить в первую очередь. Украинская женщина должна была посмотреть на своих убийц, а убийцы должны были посмотреть на нее, тогда они смогли прийти друг к другу. Ты послужила этому примирению. Ты отвела убийц к этой женщине. В конце между ними был мир. Теперь убийцы и эта женщина могут как защита с любовью стоять за тобой и твоей дочерью. Это все изменило.

			Мысли о мире

			Мир мертвых

			Большинство мертвых пребывают в покое, и всякое беспокойство, всякая мысль о них нарушает их покой. Они далеки от этого всего.

			У меня такое представление о жизни: жизнь — это интерлюдия между тем, что было до, и тем, что будет после. Поэтому у нерожденных и умерших все в равной степени хорошо, они не испытывают ни в чем нужды. Когда мы хотим до них достучаться и, например, что-то с ними еще уладить, поскольку чувствуем перед ними вину, они этого не понимают.

			Однако мы сталкиваемся с тем, что некоторые умершие продолжают влиять на настоящее. Они еще не успокоились. Иногда они держатся за живых и тянут их в смерть. Таким мертвым нужна помощь. Такое впечатление, будто они не знают о том, что мертвы. Они все еще ищут пищу у живых и истощают их. Иметь с ними дело и поддаваться им опасно.

			Как от них можно уйти? Мы уходим от них в чистое делание. В их присутствии мы словно бы растворяемся, превращаясь в чистую связь, так что от нас не остается ничего, за что они могли бы зацепиться. В этой чистой связи мы полностью проницаемы, мы переводим взгляд с них на таинственную темноту, оставаясь перед ней собранными. В результате мертвые тоже обращаются в ту сторону, отворачиваясь от живых. Мы позволяем им раствориться в том, что Рихард Вагнер называет блаженным вечным забвением.

			Где начинается мир? Там, где кончается память. Самое глубокое желание всего и вся — погрузиться в это забвение.

			Тут я зашел далеко вперед. Но речь идет лишь о том, чтобы почувствовать, какие движения возможны и как они сказываются на моей душе и душах других людей.

			Что для мертвых хуже всего? Когда о них помнят. Не в начале, когда воспоминания еще живы. По всей видимости, умирание — это процесс постепенного отделения, освобождения. Нельзя мешать ему, например, своими воспоминаниями.

			Биография умершего — тоже вмешательство в этот процесс. Ему мешает любое обвинение, любой упрек, любой затянувшийся траур.

			Недавно я заглянул в одну книгу, чтобы прочитать кое-что о крестовых походах. И вдруг заметил, что если я продолжу читать, то нарушу покой преступников и жертв. Тогда я снова ее закрыл.

			Забвение — высшая форма любви.

			*

			Кому из мертвых лучше всего? Кто из них завершил свое умирание и обрел вечный покой? Те, кому мы позволяем быть забытыми.

			Еще мы можем представить себе, каково бы это было для нас, если бы мы умерли и нас помнили или если бы мы умерли и нас забыли. Где тут завершение?

			По прошествии какого-то времени все мертвые должны получить право быть забытыми.

			Иногда этому что-то мешает. Иногда они ждут от нас, что мы выразим им уважение, возможно, еще их поблагодарим или еще о них погорюем. Только тогда они будут свободны от нас, а мы от них.

			Благословение и проклятие

			Благословение приходит сверху и течет вниз. Оно приходит к нам от тех, кто стоит над нами. В первую очередь это наши родители. Благословляя своих детей, родители глубочайшим образом связаны с потоком жизни. Их благословение сопровождает жизнь, которую они передали своим детям. Как и жизнь, благословение тоже берет начало где-то далеко за родителями. Как и жизнь, благословение тоже передает что-то священное, что сначала получили мы сами.

			Благословение — это «да» в адрес жизни. Оно оберегает ее, приумножает ее, сопровождает ее. В то же время оно отпускает благословляемого в его собственное, в полноту его собственной жизни. Благословение и полнота текут через него дальше, к другим: к его партнеру, его детям, его друзьям. И перетекают в его собственные дела, направленные на всяческую поддержку и сохранение жизни.

			Так родители благословляют на прощание своих детей, когда те покидают дом. А сами остаются. Теперь дети предоставлены сами себе. Или, когда родители умирают и прощаются, они благословляют своих детей и внуков. В благословении они сохраняют с ними связь.

			Поэтому благословлять может и имеет право лишь тот, кто сам получил благословение и находится в созвучии с Бо́льшим. Он передает дальше только то, что пришло к нему самому и чему открылся он сам. Поэтому благословение смиренно. Только там, где оно смиренно, оно раскрывает свое несущее благо действие.

			Противоположностью благословения, можно сказать, его тенью, является проклятие. Проклиная, человек хочет причинить кому-то зло. Он хочет навредить жизни других, даже уничтожить ее. Подобно тому, как благословение желает добра не только ­одному человеку, но и его потомкам, так и посылающий кому-то про­клятие часто хочет, чтобы оно задело не только его, но и его детей.

			Кто-то может желать другому человеку и его детям зла в том случае, если по отношению к нему была совершена — или он считает, что была совершена, — несправедливость. Если он злится по праву, нужно его умиротворить. К примеру, признать свою неправоту и попросить его снова быть дружелюбным. Такая просьба скорее увенчается успехом, если попросить его посмотреть приветливо в том числе на детей и пожелать им ­добра. Иными словами, чтобы он их благословил.

			Порой мы сами чувствуем, что желаем другим зла, и отказываемся по-настоящему желать им добра. Это может проявляться в мелочах, когда мы, например, возражаем против чего-то, что их поддержит или осчастливит. Своим возражением мы привязываем их к себе, вместо того чтобы отпустить в их собственную жизнь и полноту.

			Как нам с этим быть? Мы можем упражняться в том, чтобы быть благословением. К примеру, после встречи с другими людьми или в конце дня мы можем задать себе вопрос: «Был ли я здесь или сегодня благословением?» Тогда, день ото дня давая все больше благословения, мы будем все больше ощущать его на себе.

			Люди часто желают другим зла, хотя те ничего им не сделали. Тогда человек вдруг чувствует себя во власти злой воли, которой он не может противостоять. Он не может остановить ее своими силами, поскольку, может быть, даже не знает, от кого она исходит. Как человеку защитить себя в своей душе, чтобы эта злая воля не подтачивала его жизнь, не вредила ей, не доводила его до болезни и не отнимала силы жить? Он обращается к источнику жизни, открывается для ее силы и полноты, позволяя им течь сквозь себя, достаточно сильно, чтобы дойти и до других, тех, кто ограничивает эту жизнь и в каком-то смысле хочет воспрепятствовать ее течению. Тогда на это проклятие он тоже отвечает благословением.

			Любовь и к преступникам

			Преступники смягчаются только тогда, когда их любят. Кампании, которые иногда проходят в Германии и Австрии против преступников Третьего рейха под лозунгом «Это не должно повториться!», часто имеют противоположный эффект. До тех пор пока преступники не получат место среди нас и в нашем сердце как такие же люди, как мы, зло — их зло — будет ­по-прежнему в силе. Чем больше мы их отвергаем, тем оно сильнее.

			Когда их принимают, они могут быть такими же людьми, как мы. Только тогда они могут горевать — а также и отвечать за последствия. Не раньше.

			Тут нужно учитывать кое-что еще. Под влиянием совести мы проводим различие между добром и злом. Хорошие — это наши, а плохие — это другие. Но другие думают точно так же: мы — хорошие, а другие — плохие. Возлагать ответственность за такие страшные события, как холокост, последняя война и все преступления, которые тогда происходили, на отдельных людей здесь тоже чревато. У нас есть идея, что если мы будем просто по-другому воспитывать наших детей, то ничего подобного никогда больше не случится. Преодоление прошлого взваливается на плечи и делается ответственностью отдельных людей, как будто им это по силам. Тем самым мы совершенно не осознаём мощь исторических событий, которые, так сказать, охватывают весь народ и принуждают к чему-то, что для отдельного человека становится во многом неизбежным. Для немцев и австрийцев это было неизбежно. Никто не смог бы это остановить. И для еврейского народа это тоже было неизбежно. Никто не смог бы это сдержать или остановить. Все находились во власти большей силы.

			Пока мы не посмотрим на эту бо́льшую силу, не признаем ее во всем ужасе, не склонимся перед ней и не подчинимся ей, решения не будет. Поэтому в конечном счете решение здесь — это религиозный акт.

			*

			Ключ к примирению преступников и жертв в руках у жертв. Преступники бессильны до тех пор, пока со стороны жертв не произойдет движение, которое им тоже позволит двигаться. Сами по себе они двигаться не могут.

			Тут нужно помнить кое-что еще. Мертвые жертвы не могут упокоиться с миром, пока не дадут рядом с собой место мертвым преступникам. Это примирение происходит между мертвыми, не между живыми. Живые в это вмешиваться не могут.

			Если мы, выжившие и потомки, признаем, что нам нельзя здесь вмешиваться, что нам нужно позволить этому процессу происходить между мертвыми, нам будет легче отойти от этого прошлого.

			*

			Пока мы занимаем позицию за одних и против других, мы препятствуем примирению. Что мы делаем, когда на официальных памятных мероприятиях мы вспоминаем жертв последней войны, и что нам приходится делать, когда о них говорят? Нас призывают быть на стороне жертв и против злодеев.

			К чему это приводит? Преступники и жертвы не могут прийти друг к другу, поскольку своим приговором и своим способом помнить мы встаем между ними.

			Исцеляющим движением в сторону мира в нашей душе было бы согласие с теми и другими, согласие с их судьбой, какой она была, судьбой преступников и судьбой жертв. Одновременно. Тогда мы сможем укротить убийственное в том числе в нас самих, наш собственный импульс к убийству, и унять страдание там, где мы ощущаем себя жертвами. И то и другое одновременно. Только когда то и другое соединяется, человеческое становится целым.

			Прекращение мести

			Я проведу еще одно маленькое упражнение. Давайте закроем глаза и соберемся в нашей середине. Мы выходим из нашего тела и отправляемся в царство мертвых. Мы смотрим на умерших членов нашей семьи.

			Потом наш взгляд движется дальше, и мы смотрим на миллионы мертвых — погибших, убитых, умерших от голода, замученных. Все они лежат здесь. А рядом с ними лежат преступники, те, кто их убивал, истязал, морил голодом. 

			Там лежат и умершие в ходе войны. Их так много... Мертвые солдаты и мертвые мирные жители. Множество убитых, умерших от голода, замученных. Все они мертвы. Там лежат и враги, которые их убили, солдаты с той и с другой стороны. Все они мертвы. Все они равны. Никто не лучше. Никто не хуже. Все мертвы. Огромная армия мертвых.

			А далеко за горизонтом, пока ниже его линии, сияет белый свет. Мы видим только его проблеск. Мертвые встают, поворачиваются к этому свету и низко кланяются — мертвые жертвы и мертвые преступники. И мы кланяемся вместе с ними. Все с благоговением склоняются перед этим светом, который остается наполовину сокрытым.

			Пока мертвые пребывают в этом благоговении, мы выпрямляемся и идем в обратную сторону, оставляя мертвых с мертвыми, и жертв и преступников. Мы отходим все дальше назад, пока они не исчезают из виду. Тогда мы разворачиваемся, возвращаемся в жизнь и смотрим в будущее.

			Здесь прекращается всякая месть.

			Дух и духовное

			Иногда мы используем дух и ведем себя так, будто он нам подвластен. Случается, что в процессе жизни и работы мы что-то открываем, например, какой-то закон или порядок. Тогда мы считаем, что открыли что-то особенное. И это действительно так — на время.

			Однако дух не считается с нашими открытиями. Применяя открытое нами, мы не можем опираться на дух или духовное, как будто теперь это истина или нечто окончательное. Если прекращается эволюция, прекращается и жизнь. Если прекращаются изменения, прекращается и жизнь. Если прекращаются новые осознания, мы коснеем.

			Поэтому мы открываемся духовному, оставляя прошлое позади. Иначе старое будет мешать новому. Поэтому нам нужна постоянная открытость для неожиданного.

			Значит ли это, что прежнее неправильно? Разве неправилен первый шаг на пути, раз он не привел сразу к цели? Первый шаг так же важен, как и последний. Всему свое место. Но самый лучший шаг всегда следующий.

			Последнее место

			Если посмотреть на наших предков и множество поколений, через которые пришла к нам жизнь, то мы стоим на последнем месте. Последнее место — это место, где все сливается воедино. Поскольку мы находимся и остаемся внизу, к нам приходит вся накопленная за многие поколения полнота. Так что последнее место — место полноты.

			Некоторые из нас думают, что им нужно еще что-то сделать для своих предков, привести для них что-то в порядок. Тогда они ведут себя так, будто предкам от них что-то надо. Они хотят обратить поток жизни вспять, чтобы он потек снизу вверх.

			Например, кто-то из нас хочет отомстить за своих предков, хочет помочь им добиться своих прав и возмездия за причиненную им несправедливость, как будто им чего-то еще не хватает. Тогда он ставит себя выше них, выше их судьбы и утрачивает какую-то часть собственной жизни и судьбы. Вместо того чтобы принять свою жизнь и крепко за нее держаться, он приносит ее в жертву своим мертвым. Странная, конечно, идея.

			Наши предки уже обрели свою завершенность. Это мы еще ждем своего завершения. Поэтому нам важно на нашем последнем месте позволить завершиться и пройти всему, что было до нас.

			Некоторые из нас считают, что несут возложенные на них предками обязательства, например, продолжать их наследие. Тогда они ведут себя так, как будто помимо жизни, которую они от них получили, есть что-то еще, чему они должны пожертвовать часть своей жизни. Тогда они отказываются принять свою жизнь во всей ее полноте, как единое целое.

			Если же мы посмотрим на наших предков только как на предков, через которых к нам пришла жизнь, посмотрим только на эту жизнь и забудем все остальное, то на своем последнем месте мы вдруг окажемся непосредственно перед источником жизни, причиной жизни, и не будет ничего, что стояло бы между нами. Там мы, как и все остальные люди, стоя на последнем месте, одновременно будем на первом.

			Последнее место — это место духа. Отступая от духа, мы уходим с последнего места и оказываемся покинутыми духом, оставленными им, пока он, возможно, не заставит нас одуматься.

			Послесловие

			Сознание

			Большой мир, который связывает нас друг с другом, — плод мудрости.

			Что означает здесь мудрость? Мудрость — это резонанс с сознанием Целого, с сознанием Земли и мира.

			Это как-то слишком? Но разве могут конфликты, малые и большие, находиться вне вибрации Целого и сознания Земли? Все, что в этом мире находится в движении, может двигаться только потому, что его поддерживает в движении, причем осмысленном движении, некое превосходящее нас сознание.

			Для этого движения не может быть никакой бессмысленности, а значит, ее не может быть и для тех, кто позволяет этому сознанию собой руководить и во всем ему доверяет. Они не протестуют против этих конфликтов. Они просто осознают их и их движение.

			Но очевидно, что сознание Земли развивается — по крайней мере, так нам кажется, судя по отдельным людям и группам. Поэтому для нас не имеет значения, развивается ли оно в некоем большем контексте или мы просто все больше осознаём более широкие взаимосвязи. Для нашей души результат один. Это сознание расширяется, вмещая в себя все больше и все глубже понимая охваченное в его отношениях. Оно позволяет ему взаимодействовать в нашей собственной душе, в нашем собственном сознании и резонирует с ним. Но так начинается мир — в нашем сознании.

			Из сознания вытекает действие, другое действие, действие в созвучии в том числе с теми, кто находится в конфликте с нами или с кем находимся в конфликте мы. Это созвучие начинается в собственной душе. Там, в душе, в собственном сознании, начинается мир. Он соединяет нас с сознанием, стоящим за нашим сознанием, которому в конечном счете служат в том числе конфликты осо­знавания целого.

			
				
					3	Интеграционный ребенок — это ребенок, имеющий особые образовательные потребности (в детских садах или начальной школе). Причиной может быть задержка общего развития, задержка языкового развития, трудности в обучении, поведенческие проблемы и/или социально-эмоциональные проблемы, а также видимые физические и/или психические недостатки. — Примеч. пер.

				

			

		

	


OEBPS/Images/epub_44612214.jpg
JY80HYLIIVY
TS © |

EOMbLIOHA

KUHCDI]I/IKL

- b
3 o ~Z
- —










