Die Praxis Der Alten Türkischen Freimaurerei
 
Rudolf Freiherr von Sebottendorf 
 
 
Die geheimen Übungen der türkischen Freimaurer 
 
 
 
Itoterfrcher Verlag 
 
 
DIE PRAXIS DER ALTEN TÜRKISCHEN FREIMAUREREI DER SCHLÜSSEL ZUM VERSTÄNDNIS DER ALCHIMIE EINE DARSTELLUNG DES RITUALS, DER LEHRE, DER 
ERKENNUNGSZEICHEN ORIENTALISCHER FREIMAURER 
 
BEARBEITET VON RUDOLF FREIHERR VON SEBOTTENDORF 
 
THEOSOPHISCHES VERLAGSHAUS, LEIPZIG 
 
DEM ANDENKEN DES FRÜHEREN SEKRETÄRS DER TÜRKISCHEN BOTSCHAFT IN BERN HERRN P. SCHWIDTAL GEWIDMET 
 
 
 
Autor 
 
Freiherr Rudolf von Sebottendorf kam zu seinem Adelsprädikat durch eine Adoption, über die uns nichts näheres bekannt ist. Er wurde am 9. November 1875 in Hoyerswerda/Sachsen als Sohn eines Lokomotivführers geboren. Er besuchte außer der Volksschule das Progymnasium bis zur Reife, volontierte in technischer Richtung und besuchte das Technikum in Ilmenau. Als Heizer und Techniker ging er zur See und blieb in Ägypten, wo er im Dienst des Vizekönigs (Khediven) von Ägypten stand. In den späteren Jahren besucht er das Technikum in Zürich. Von 1908 bis 1914 finden wir ihn in Konstantinopel. Dort erfolgte seine Adoption in den Adelsstand und seine Naturalisierung zum türkischen Freimaurern, mit Derwischen, Orden und mystischen  Vereinigungen zu kommen. Während des Weltkrieges kämpfte er auf türkischer Seite. Er geriet in Gefangenschaft, doch gelang ihm die Flucht. 
 
Später hielt er sich in der Schweiz auf, wo er durch mystische Vorträge, Unterricht in dieser Richtung, Dbungen und Experimente sich und einen Freundeskreis geistig weiterbrachte. Es war sein Fehler, daß er sich als geistiger Mensch mit Politik beschäftigte. Er geriet in der Schweiz über völkische Vereinigungen in einen politischen Sog und mußte die Schweiz verlassen. Sein Weg führte in wieder in die Türkei, wo er sich abermals politisch betätigte. Bei tätlichen  Auseinandersetzungen, in die er gegen seinen Willen hinheingeriet, wurde er von seinem Gegner verletzt und getötet. 
 
(Waltharius, 1954) 
 
 
 
Der 9. November 
 
9. November 1875 Rudolf von Sebottendorf wird geboren 
9. November 1918 Weimarer Republik 
9. November 1923 Putschversuch der NSDAP 
9. November 1938 "Reichskristallnacht" 
 
9. November 1989 Fall der Berliner Mauer 
 
9. November 2000 125. Geburtstag von Rudolf Sebottendorf 
 
 
 
Inhalt 
 
Autor 3 
Der 9. November 4 
Zum Geleit 6 
I PRAXIS 10 
II Die Theorie 25 
III Theorie und Praxis 43 
IV Schlusswort 58 
 
Zum Geleit 
 
Libelli habeant sua fata - zum Buch gehört das Manuskript. Das Manuskript des Buches lag bereits, in anderer Aufmachung, in den ersten Kriegsjahren fertig vor, allerlei widrige Ereignisse verhinderten das Erscheinen. Nun gibt mir ein nicht ganz freiwilliger Aufenthalt in der Schweiz die Gelegenheit, das Manuskript umzuarbeiten und es druckfertig zu machen. 
 
Und es war gut, daß das Buch nicht früher erschienen ist, jetzt sind die Seelen empfänglicher geworden, eine Entdeckung jagt die andere, und jede ist ein Todesstoß der materialistischen 
Weltanschauung, des falschen Monismus. Erst gestern las ist, daß es gelungen ist, das Stickstoff-Atom zu zertrümmern, es in Wasserstoff und Helium zu zerlegen. 
 
Wer aufmerksam die Vorgänge der letzten Jahre im Orient verfolgt hat, mußte sich immer wieder verwundert fragen: wie ist es möglich, daß ein nicht einmal rassig homogenes Volk wie die Türken eine derartige Ausdauer entwickelten, daß sie es gegen eine Welt von Feinden aufnahmen, den Kampf siegreich durchzufechten. Wer da wußte, wie erschöpft durch dauernde Kriegslasten, die nur der Musehnane zu tragen hatte, das Volk schon war, als es in den Weltkrieg trat, der mußte um so mehr die Geduld und das Aushalten unter den schwersten Bedingungen bewundern. Was ist nun der Unterschied zwischen Deutschland, das unter dem Joche eines furchtbaren Friedens fast erliegen muß, und der Türkei, das einen ebensolchen Frieden ablehnte und sich zu anderen Bedingungen durchrang? Der moderne, materialistisch geschulte Geist wird vergeblich die Grundursache finden trachten, er wird immer nur am Äußerlichen hängen bleiben. Er kann ja gar nicht verstehen, daß es allein die geistige Führung und Schulung ist, die jeder Musehnane von Jugend an erstrebt, die ihn über diese Zeiten hinweg getragen haben. Wir erleben das beschämende Schauspiel, daß sich ein großer Teil des deutschen Volkes den Bolschewisten in die Arme wirft und alles Heil von denen erwartet, die den Materialismus zum Gott erklärt haben, und wir sehen, daß die Türkei, dieses kleine geschwächte Land, die Hilfsmittel, die ihm die Bolschewisten zur Verfügung stellten, wohl annahm, daß sie aber weit entfernt ist, sich dem Bolschewismus in die Arme zu werfen, im Gegenteil, er findet keine Stätte bei ihr. 
 
Wir sehen, daß ein Volk, das zu den geistig  Höchststehendsten gerechnet wurde, glatt einen Rückschritt zu  machen gewillt ist, daß ein bisher über die Achsel, als nicht  gleichwertig betrachtetes anderes Volk diesen Schritt als verderblich klar erkennt und nicht mitmachen will, ihn nicht nur  in seinen Teilen, sondern in seiner Gesamtheit ablehnt. 
 
"Erst binde Deinen Esel an und dann empfiehl ihn Gott" lautet  ein türkisches Sprichwort. Das Abendland ist stets in dem  Glauben gewesen, daß der Islam als Religion erstarrt sei, nichts  ist falscher als diese Ansicht, der Islam ist lebensfähiger, als die christliche Religion. Er hat seine Lebensfähigkeit erwiesen. Die  nachstehende Untersuchung zeigt uns offen die Quelle der Kraft  des Islams, es liegt an uns, die Quelle auch für die christliche  Religion nutzbar zu machen. Das lebendige Wasser dieser  Quelle ist es gewesen, das in der Frühzeit der Kirche alles befruchtete, das im Mittelalter die herrlichsten Blüten hervorbrachte, erst der Rationalismus und der Materialismus hat diese Quelle verschüttet. 
 
Ich begehe keine Profanierung und kein Sakrilegium, wenn ich jetzt die Quelle aufdecke; wer aufmerksam das Buch durchliest und sich zu den Übungen, die hier gezeigt werden, entschließt, kann keinen Mißbrauch mit den erlangten Kräften treiben, denn nur der, der aufrichtig, mutig und entschlossen ist, wird mit Gewinn die Übungen bis ans Ende durchmachen können. Unter Gewinn verstehe ich natürlich nicht den äußeren Erfolg, der tritt erst dann ein, wenn der Mensch im Kerne gut geworden ist. 
 
Die Übungen der orientalischen Freimaurer sind weiter nichts als eine Arbeit an sich selbst, zur Veredelung, zur Erwerbung höherer Erkenntnis. Aus den späteren Ausführungen wird es klar 
werden, daß sie das Geheimnis der Rosenkreuzer, der Alchimisten enthüllen, die Bereitung des Steines darstehen, der die Sehnsucht des Suchenden war. 
 
Ich sagte: Weiter nichts, das ist aber das Höchste, das Einzigste, was der Erkenntnissuchende erstreben kann. 
 
Ich werde nicht Glauben an meine Worte bei dem Leser fordern, sondern ich werde meine Ausführungen beweisen; ich werde beweisen, daß die orientalische Freimaurerei noch heute 
die alten Weisheits lehren treu bewahrt, die die moderne Freimaurerei vergessen hat, denn das muß hier am Eingänge gesagt werden, die freimaurerische Konstitution von 1717 war eine Abweichung von dem richtigen Wege. 
 
Nicht Gesetze, die von außen her gemacht werden, schaffen das Heil der Menschen. Diese Gesetze werden immer nur von andern durchbrochen und von andern ersetzt werden müssen, sondern allein die Arbeit von Innen heraus kann uns das Heil bringen. Wer bewußt dem göttlichen Gesetze nachleben kann, dieses als Pflicht und nicht als Zwang empfindet, der schafft wahrhaft zum Besten der Menschheit, das ja auch das Beste des Einzelwesens ist. Die göttlichen Gesetze sind aber ganz und gar eindeutig. 
 
Die einzigste Forderung, die ich stelle, ist, daß der Leser sich der Einheit mit Gott bewußt ist, ohne dieses Bewußtsein sind die Übungen wertlos. Wer also noch an dem alten Monismus, wie ihn Büchner und Häckel propagierten, glaubt, der wird, falls er wahre Erkenntnis sucht, gebeten, vorurteilslos einmal einen Gegner, z.B. Surya, "Wahrer und falscher Monismus" zu lesen. 
 
Und nun gehe hinaus, du kleines Buch, die Stund ist günstig. Ich begann das Geleitwort am 3. Februar 1924 Mittags 12 Uhr 30 auf 460 nördlicher Breite und 90 östlicher Länge. Bringe 
recht Vielen Erlösung durch die wahre Erkenntnis. 
I PRAXIS 
 
Islam heißt die Ergebung, das heißt die Ergebung in den Willen Gottes. Der Gläubige vermag sich ruhig in den Willen Gottes schicken, eben weil es Gottes Wille ist; er weiß sich geborgen und fragt nicht, warum ist dies so und jenes anders; er erfüllt das göttliche Gesetz, eben weil es das geoffenbarte Gesetz Gottes ist. Er nimmt das Schicksal als unabänderlich hin und versucht höchstens, durch das Gebet von Gott eine Milderung zu erflehen, wenn ihm die Last zu schwer wird. Aber das Kennzeichen des wahren Gläubigen wird stets sein, daß er nicht um die Erlassung der Last bittet, sondern um die Kraft sie tragen zu können. "Führe uns den Weg derer, die nicht in die Irre gehen", schreibt der Prophet dem Betenden vor. 
 
Dieser gläubige Zustand ist nach allen Religionssystemen der erstrebenswerte. Tatsächlich ist er auch der glücklichste, er ist es, den der Prophet am höchsten wertet und den er als einzigste Ziel hinstellt, daher heißt seine Religion der Islam. 
 
Nun gibt es aber neben dem Glauben noch ein Anderes, das es dem Menschen ebenso möglich macht, sich in das Schicksal zu fügen; es ist nicht mehr der Glaube, sondern das Erkennen, das 
Wissen vom göttlichen Gesetze. Der Erkennende erfüllt nicht mehr blind dieses Gesetz, sondern wissend. Der wahrhaft Weise steht dem Gläubigen sehr nahe, ja er steht über dem Gläubigen. 
 
Der Prophet hat nun eine sehr weise Einrichtung geschaffen, um den Weg zur Erkenntnis allen zu öffnen, die ihn wahrhaft suchen, er hat im Koran nach einem gewissen System bestimmte 
Merkzeichen gegeben, die diesen Weg zur Erkenntnis weisen; die dem Erkennenden das Gesetz der Schöpfüng im Innern offenbar machen mußten. Die höchste Erkenntnis wird immer nur dazu führen, daß sich der Weise in den Ratschluß Gottes ohne Murren fügt, also durch Erkenntnis zum Islam. 
 
Wir haben uns im folgenden mit diesem Wege zu befassen. Wie der Prophet selbst in den Besitz dieser Kenntnisse gekommen ist, erzählt die Legende in folgender Form. 
 
Unweit Me kk as lebte zur Zeit Muhameds in uralter Einsiedler Ben Chasi, der den Propheten unterrichtete. Als der Unterricht zu Ende war, übergab er ihm eine metallene Tafel, auf der die 
Fonnein verzeichnet waren, deren Bedeutung der damals etwas 30jährige Prophet eben gelernt hatte. Bald darauf starb der Einsiedler, und Muhamed lehrte im intimsten Kreise das Geheimnis dieser Formeln weiter. Abu Bekr, der erste Chalif, erbte die Tafel und das Wissen, das sich immer nur in einem kleinen Kreise nach dem Tode des Propheten weiterverbreitete: das ist das Geheimwissen der orientalischen Freimaurer. 
 
Um gegen jeden Verlust die Formeln sicher zu stellen, verteilte sie der Prophet im Koran nach einem bestimmten Schlüssel. Der Schlüssel ist bekannt, und die Formeln sind im Koran enthalten, damit ist die Möglichkeit gegeben, das System jederzeit zu konstruieren. 
 
Die Formeln sind in den sogenannten Vorbuchstaben enthalten, über deren Bedeutung die Orientalisten und auch verschiedene Kommentatoren des Korans nicht einig sind. Die einen meinen, daß diese Buchstaben Signaturen seien. Die einzelnen Suren sind bekanntlich unter den verschiedensten Bedingungen entstanden, einige hat der Prophet diktiert, andere hat er vorgetragen, und sie sind von Freunden niedergeschrieben worden. Bei der Sammlung der Suren wären die den Eigentümer kenn z eichnenden Buchstaben stehen geblieben, die nun ohne 
Sinn seien. 
 
Einige europäische Gelehrte sind der Ansicht, daß diese Buchstaben die Notizen des Niederschreibers darstellen, so soll ALM bedeuten: amara li muhamed - es befahl mir Muhamed zu schreiben. 
 
Die arabischen Kommentatoren betrachten diese Buchstaben als heilige Abkürzungen, so soll ALM bedeuten: allah latif madschid - Gott ist gütig - oder wie ein anderer meint: ana lahu alamu - ich bin der wissende Gott. 
 
Für andere sind die Buchstaben in kabbalistischem Sinne zu deuten. Doch enthalten alle Suren, in denen diese Buchstaben Vorkommen, deutliche Hinweise, daß sie etwas zu sagen haben. 
 
Die arabische Sprache schreibt wie alle semitischen Sprachen nicht die Vokale; liest man nun die Buchstaben nicht als solche, sondern als Worte, so ergeben sie keinen Sinn; aus diesem Grunde hat man sich über die Bedeutung dieser Buchstaben den Kopf zerbrochen. Tatsächlich sind es aber die geheimen Fonnein, die in den Buchstaben stecken und die nun der Wissende leicht lesen und aussprechen kann. 
 
Alle diese Formeln sind Zusammensetzungen des Vokales A mit einem Konsonanten oder mit mehreren. 
 
Die Geheimlehre zeigt nun, daß die Sure, in der die Formel vorkommt, die An z ahl der Tage angibt, die in dem System die betreffende Fonnel geübt werden soll. Die Tafel des Propheten lautet folgendennaßen: 
 
Zahl der Sure 
Name der Sure 
Formel 
 
2 
Die Kuh 
alam 
 
3 
Amrans Familie 
alam 
 
7 
El Araf 
alamas 
 
10 
Jonas 
alar 
 
11 
Hud 
alar 
 
12 
Joseph 
alar 
 
13 
der Donner 
alamar 
 
14 
Abraham 
alar 
 
15 
el hidschr 
alar 
 
 
19 
Maria 
kaha ja as 
 
20 
Ta Ha 
Ta Ha 
 
26 
die Dichter 
tasam 
 
27 
die Ameisen 
tas 
 
28 
die Folge 
tasam 
 
29 
die Spinne 
alam 
 
30 
die Griechen 
Alam 
 
31 
Lokmann 
alam 
 
32 
die Anbetung 
alam 
 
36 
ja sin 
jas 
 
38 
sad 
sa 
 
40 
der Gläubiger 
cham 
 
41 
die klaren Verse 
cham 
 
42 
die Beratung 
cham asak 
 
43 
der Goldschmuck 
cham 
 
44 
der Rauch 
cham 
 
45 
das Niederknien 
cham 
 
46 
el achkai 
Cham 
 
50 
kai 
ka 
 
68 
die Feder 
na 
 
= 822 Tage 
=14 verschied. Fonnein 
 
 
Die Anzahl der Tage ergeben 25 Mondmonate, an denen drei Tage fehlen, an diesen drei Tagen war der, welcher sich den Übungen widmete, mit etwas anderem beschäftigt, worauf wir später zurückkommen werden. 
 
Die Formeln sind in 29 Suren vorhanden. Für denjenigen, die von Astrologie nichts wissen, sei bemerkt, daß die Astrologie 28 Mondstationen kennt, daß der synodische Umlauf des Mondes 29 Tage beträgt. 
 
Der persische Mystiker Mahmud Schebisteri, ein Mewlewi Derwisch, sagt im "gülschen ras": 
 
Und weil der Krebs den Mond mit sich verwandt gefunden 
 
Hat er sich ihm mit Kopf und Schwanz verbunden 
 
Durch Stationen achtundzwanzig geht sein Lauf 
 
Er stellet sich der Sonn im Gegenscheine auf 
 
Dann schrumpft er ein nach Dattelstengels Weise 
 
Wie Gott bestimmte, der allein der weise 
 
Betracht dies richtig, als vollkommner Mann 
 
Versteh es wohl, es ist nichts Eitles dran 
 
Such Du nur im Koran, Du findest dort den Plan 
 
Von schwacher Einsicht ist, wer ihn nicht finden kann. 
 
 
Das Tierkreiszeichen Krebs ist, astrologisch betrachtet, das Haus des Mondes, der die Seele darstellt, das Haus wird hier für den Körper des Menschen gesetzt. Die 28 Stationen, die die 
Seele durch die Geheimtafel des Propheten läuft, gleicht dem Wege des Mondes, jede Station ist gleich der Übungszeit einer Formel. So ist die erste Station das zweitägige Üben der Fonnel 
alam, die zweite Station das nochmalige dreitägige Üben von alam, die dritte Station das siebentägige Üben von alamas usw. 1 
 
Das ist der Weg, den die Derwischorden zu gehen pflegen; diesen ist nun vielfach nicht um eine allgemeine Erkenntnis allein zu tun, sondern sie versuchen auch durch eine spezielle Praxis spezielle Kräfte zu erwerben. - Aber zum größten Teile 
 
 
1 Die neuundzwanzigste Station ist dann die Vollendung des Weges, die Rückkehr der Seele auf einer höheren Stufe, das Haus, der Körper ist geistiger geworden.  
 
 
Sind die Derwische die Menschen, die nach der höheren Erkenntnis streben, aus denen die geistigen Führer des Islams erzogen werden. 
 
Haben sie die Probezeit, die meistens 825 Tage dauert, überstanden, so wird ihnen, wenn sie befähigt sind und sie den Wunsch hegen, die höhere Weihe erteilt, oder aber sie erhalten einen spezielleren Unterricht, um gewisse magische Eigenschaften heranzubilden. Haben sie zu nichts weiter Befähigung, so bleiben sie eben in den niederen Graden des Ordens. 
 
Diese höhere Weihe ist die Übung der Freimaurerei, und sie ist, wie wir später sehen werden, die Arbeit der Alchimisten und Rosenkreuzer. 
 
Diese Übungen bestehen in dem Gebrauche der drei Erkennungszeichen der modernen Freimaurer: Zeichen, Griff und Wort, nur sind diese drei nicht Erkennungszeichen, nicht nur Symbole im besten Falle, sondern magische Handlungen, dazu bestimmt, feinere Strahlungen der Urkraft aufzunehmen, sie dem Körper einzuverleiben und dadurch den Körper geistiger zu machen, dem Geiste das Übergewicht über den Stoff zu verschaffen. 
 
Die Zeichen sind drei verschiedene Stellungen der Hand, die nach den Vokalen, die dadurch angedeutet werden, benannt sind. 
 
I. Das I - Zeichen. 
 
Die rechte Hand wird geballt, und aus der geballten Hand wird der Zeigefinger gerade ausgestreckt; richtet man die Hand nun so auf, daß der Finger in die Höhe weist, so stellt man das I dar. 
 
II. Das A - Zeichen. 
 
Die Hand wird so gehalten, daß alle Finger in einer Ebene liegen; der Daumen wird nun aufgerichtet, er bildet mit der Finie des Zeigefingers einen Winkel von 90 Grad, einen rechten Winkel. 
 
III. Das O - Zeichen. 
 
Man krümmt Finger und Daumen der gewinkelten Hand, so daß die Spitze des Daumens gerade die Spitze des Zeigefingers berührt, es bildet dann Daumen, Zeigefinger und der Teil der Hand zwischen diesen beiden Fingern einen Kreis, ein O. 
 
Die Griffe werden mit der Hand an verschiedenen Teilen des Körpers ausgeführt. 
 
I. Der Halsgriff. 
 
Man legt die gewinkelte Hand so an den Hals, daß der Daumen die rechte Arterie berührt, der Zeigefinger an der Gurgel anliegt und die übrigen Finger in der Ebene des Zeigefingers liegen. Man zieht die gewinkelte Hand ab, indem man scharf mit dem Zeigefinger über die Gurgel fahrt, bis die 
Hand sich mit der rechten Schulter auf gleicher Höhe befindet, dann läßt man sinken. 
 
II. Der Brustgriff. 
 
Dieser Griff wird mit der gewinkelten rechten Hand über die Brust ausgeführt. Man erhält die richtige Höhe, wenn man die gewinkelte Hand als Halsgriff anlegt und die gewinkelte linke Hand so anlegt, daß der Daumen gerade den kleinen Finger der Rechten berührt. Das ist dann die richtige Höhe. Der Griff selbst wird so angelegt, daß die Spitzen der vier Finger gerade den linken Arm noch berühren, die Handfläche also auf der linken Brust liegt. Man zieht mit gespreiztem Daumen ab, bis die Fingerspitzen die rechte Körperseite berühren. 
 
III. Der Mittel griff 
 
Diesen Griff kennt die heutige Maurerei nicht mehr, er wird etwas tiefer als der Brustgriff ausgeführt; die richtige Lage findet man, wenn man die gewinkelte rechte Hand nach Art des Brustgriffes anlegt und wieder die gewinkelte linke Hand so anlegt, daß der gespreizte Daumen den kleinen Finger der rechten gerade berührt. 
 
IV. Der Meister- oder der Bauchgriff. 
 
Dieser Griff liegt um die Breite der gewinkelten Hand tiefer als der Mittelgriff, er wird unter dem Nabel, über das Sonnengeflecht hinweg geführt und gerade so ausgeführt, wie die Griffe vorher.- Die Worte sind bereits in der Tafel des Korans angegeben worden. Ehe diese Fonnein aber angewendet werden, gebraucht man zuerst die drei Vokale 
 
IAO 
 
und später die Verbindung 
 
si sa so 
 
I und Si wird nur in Verbindung mit dem /-Zeichen, A und Sa nur in Verbindung mit dem 4 -Zeichen und O und So nur in Verbindung mit dem O-Zcichcn angewendet. 
 
Dem An zunehmenden wird eine Frage gestellt, die er innerhalb dreier Tage zu beantworten hat. Von der Beantwortung dieser Frage hängt es ab, ob man den Schüler noch weiteren Vorunterricht erteilt oder ob er gleich in die Übungen eintreten kann; diese Übungen können nun einen Zeitraum von 3 Monaten bis zu 25 Monaten dauern, das hängt ganz von dem Schüler selbst ab; es gibt nämlich ganz bestimmte Kennzeichen, aus denen man ersehen kann, ob man weiter gehen kann, oder ob man von neuem beginnen muß. Die erste Bedingung bei der Aufnahme ist Geduld, die zweite Ausdauer und die dritte Mut. 
 
Die Zahlen, die ich hier angebe, stellen die kürzeste Zeit dar, man vergleiche damit die Zahlen der Tafel auf Seite 42. Man merke aber von allen Dingen, daß die Arbeit nicht überstürzt werden darf. In ein eiliges Geschäft misch sich der Teufel, sagt ein türkisches Sprichwort. 
 
Die unerläßliche Bedingung bei dem Eintritte in die Übungen ist der Glaube an GOTT, das Bewußtsein, daß der Mensch eins ist mit GOTT. Ich wiederhole diese Mahnung für die, die diese 
Übungen beginnen wollen; sie können auf keinen Fall einen Schaden dem stiften, der aufrichtigen, selbstlosen Geistes ist. 
 
Wohl aber werden sie dem schaden, der mit selbstischen Absichten es unternimmt, in Geheimnisse einzudringen, die er nicht wissen darf; besten Falles wird er als erfolglos die Übungen einstellen und wird sich ärgern, Geld für ein so wertloses Buch ausgegeben zu haben. 
 
Die Arbeiten gliedern sich in drei Teile: 
 
I. die Vorarbeit 
 
II. die Hauptarbeit 
 
III. die Nacharbeit. 
 
Die Vorarbeit. 
 
Man stelle sich aufrecht hin, bilde das I-Zeichen und konzentriere seine ganze Aufmerksamkeit auf den erhobenen Finger, indem man weiter nichts als I, I, I denkt. Man wird bald bemerken, daß sich der Finger in ganz eigenartiger Weise zu erwärmen beginnt. Ist diese Erwärmung bemerkbar geworden, so lasse man die Hand sinken und bilde nach einer Weile das A; man versuche nun das A ebenso zu beleben, bis man eine trockene Wärme im Daumengliede spürt. 
 
Hierauf bilde man das O und belebe in gleicher Weise. Der Orientale, der, um diese Übungen auszuführen, sich in die Einsamkeit seiner Ecke, einer Derwischniederlassung zurückzieht, wird schon am ersten Tage deutliche Zeichen der angegebenen Art spüren; der Abendländer, der des Morgens oder des Abends nicht länger als etwa 10 Minuten üben wird, wird einige Tage länger brauchen. 
 
Ist die Erwärmung eingetreten, so muß der Schüler das I bilden und den Finger durch Si, Si, Si beleben, bis er spürt, daß er warm wird, dann läßt er die Hand sinken und bildet sofort das A, die gewinkelte Hand belebt er mit Sa, Sa, Sa, führt nach einer 
 
Weile die Hand an den Hals, macht den Handgriff und führt dadurch die aufgenommenen feinen Naturkräfte dem Halse zu. Er de nk t immer dabei Sa, Sa, Sa, zieht dann scharf ab und bildet das O; dieses führt er nach einer Weile, wenn er es durch die Silbe So, So, So belebt hat, durch den Meistergriff dem Sonnengeflecht zu. 
 
Diese Vorarbeit umfaßt den Zeitraum von zehn Tagen, und zwar drei Tage Belebung durch den einfachen Vokal und sieben Tage durch die Silbe, dem mit dem Vokal verbundenen S. 
 
Die Hauptarbeit. 
 
Täglich 5 bis 10 Minuten. Sieben Tage die angegebenen Übungen der Vorarbeit wiederholen. Nach dem sechsten Tage führt man mit der gewinkelten Hand den Zeigefinger nach der Belebung durch Sa an die Nase; spürt man einen feinen Schwefelgeruch, so kann man weiter gehen, ist das nicht der 
Fall, muß man sieben Tage länger üben. 
 
Täglich 10 Minuten, 14 Tage lang. Man bildet das I, belebt es durch Si, Si, läßt, wenn man die Wänne spürt, sinken, bildet das A, das man durch die Silbe alam belebt, führt die Hand im Halsgriff an den Hals, zieht nach einer Weile ab, in der man stets die Silbe wiederholt. Dann bildet man wie früher das O. Nach diesen 14 Tagen wird man, wenn man den Zeigefinger der gewinkelten Hand auf die Zunge führt, den bitteren Geschmack von Quecksilbersublimat wahrnehmen. 
 
Täglich 10 Minuten, 14 Tage. Der Schüler bildet das I- Zeichen, das er durch Si belebt, dann das A-Zeichen, das er durch zwei Tage Alam zwei Tage alamas sieben Tage alar drei Tage alamar belebt. Nach den ersten vier Tagen wird sich auf der Zunge ein salziger Geschmack wahmehmen lassen, wenn man mit der gewinkelten Hand den Zeigefinger auf die Zunge führt. Dann ist es Zeit, den Blick zu schärfen, nimmt der Schüler einen schwarzen Schatten wahr, so ist dieser Teil der Arbeit 
beendet. 
 
Über die nachfolgende Arbeit gibt die Tafel des Propheten eine Zeit von 695 Tagen an, je nach der Individualität differiert sie zwischen diesem äußersten Termin und dem Minimum von drei Mondmonaten. Ich habe auf Seite 42 die Angaben der Tafel Rosarius minor mit der des Propheten verglichen. Es läßt sich eine Zeit nicht bestimmen, diese richtet sich eben nach dem zu erzielenden Resultate. Ist dies erreicht, so geht der Schüler weiter, im anderen Falle wiederholt er die Übung so lange, bis sich die angegebene Farbe zeigt. Hat der Schüler den schwärzlichen Schatten erblickt, so wird dieser Tag als der Beginn eines neuen Febens gefeiert, der Schüler erhält seinen Fogennamen. 
 
In der Folgezeit kommt der Brust- und der Mittelgriff zur Verwendung. Der Schüler belebt kurze Zeit das I-Zeichen und geht dann sofort zum A über, das er durch die angegebene Formel belebt. Da er jeden Tag dem Fehrer angeben muß, was er sieht, so ist, die Kontrolle leicht; hat der Fernende die zu erzielende Farbe eher erreicht, so läßt er einfach die anderen Fonnein aus und geht sofort zur nächsten Übung über. Hat man das A-Zeichen belebt, so wird es durch den Brustgriff dem 
Körper einverleibt. Die zu übende Formeln in dieser Periode der 
Arbeit lauten: Alar, Kaha ja aas, taha, tasam, tas, tasam. 
 
Die Farben, die der Schüler nach und nach sieht, sind: aus dem schwärzlichen Schatten entwickelt sich Blau, dann ein schwaches Rot, das bald in ein fahles Grün übergeht, das von Tag zu Tag frischer wird. 
 
Erscheint das Grün sehr klar, so ist die Arbeit beendet. 
 
Der Schüler geht nun zum Mittelgriff über, bei dem die Formeln alam, ias, sa, cham in Anwendung kommen. Die sich entwickelnden Farben zeigen ein ganzes Spiel und gehen zum Schluß in ein gelbliches Weiß über. Dieses gelbliche Weiß wird durch den Meistergriff und die Formeln: cham, cham asak, ka in das blendende Weiß überführt, das die Mystiker des Orients nicht genug preisen können. 
 
Die Nacharbeit soll dieses Weiß in ein prächtiges Rot verwandeln, die Tafel des Propheten gibt als einzigste Fonnel das kurze na an. Der Griff wird von den Meistern der Schlußgriff genannt, weil er, die ganze Arbeit abschließt. Es ist in Wahrheit ein verkürzter Meistergriff. Er wird links vom Nabel angesetzt und über diesen hinweg gezogen. Das Weiß geht in ein schmutziges Grau über, aus dem sich nach kurzer Zeit durch Geld ein volles Rot entwickelt. 
 
Damit ist nun die Arbeit des orientalischen Maurers beendet, die Arbeit an sich selbst, er ist aus dem rohen ein kubischer Stein geworden. 
 
Dieser Lehrgang ist ein ununterbrochener, der Schüler darf nicht einen Tag aussetzen. Die meisten der orientalischen Maurer sind nur durch die kleine Arbeit gegangen, nach Beendigung dieser werden die Erkennungszeichen mitgeteilt. 
 
Diese bestehen in gewissen Worten und Zeichen. Ein Händedruck ist bei ihnen nicht vorhanden, da sich die Orientalen nicht durch Geben der Hände begrüßen. Vermutet man in einem Herrn einen Bruder, so macht man verhohlen das I-Zeichen, indem man den Zeigefinger so waagerecht ausstreckt, so daß es der andere sieht, dieser antwortet, indem er den Daumen der rechten Hand spreizt. Daß man verstanden wurde, beweisen beide, indem sie den Kreis, das O, bilden. 
 
Findet man auf dem Tische eines Orientalen beisammen: eine Kerze, eine runde Schale und einen geöffneten Zirkel, so kann man sicher sein, einen Eingeweihten vor sich zu haben. 
 
Will der orientalische Maurer die Hilfe und den Rat eines Bruders bei einer Gesellschaft, in der er niemanden kennt, so findet er den Bruder, wenn er die gewinkelte rechte Hand unauffällig an seine eigne linke Schulter legt, ungefähr dort, wo der Brustgriff beginnt. Ist er in großer Not, so erhebt er die gewinkelte Hand über den Kopf, er streckt auch oft beide Arme empor und hält beide Hände gewinkelt. 
 
Es ist Verpflichtung, dem Bruder, der dieses Zeichen gibt, sofort zu Hilfe zu eilen. 
 
Ein weiteres Erkennungszeichen ist das sogenannte Feuerzeichen, es wird gemacht, wenn man einen Bruder aus der Ferne grüßen will. Man hält die linke Hand flach ausgestreckt, legt die rechte ebenfalls flach darauf und fährt nun mit der Rechten rasch und energisch auf dem Handrücken der Linken entlang. 
 
Das sogenannte Sternzeichen, das in der Loge gemacht wird, wird mit der rechten Hand gebildet, indem man die beiden mittelsten Finger zusammenhält, den kleinen und den Zeigefinger abspreizt, ebenso den Daumen abspreizt. 
 
Die Erkennungsworte sind: Schlüssel, Wasser, Feuer, Wage, Schwarz, Weiß, Rot, Rose, Stein. Wie man später erkennen wird, beschreiben diese Worte die ganze Arbeit. Unter den orientalischen Maurern wird die Arbeit: Die Wissenschaft des Schlüssels, Ihn el Miftach, genannt, und die Maurer selbst nennen sich oft Beni el Mim, Söhne des Schlüssels. 
 
Bei den Zusammenkünften übernimmt der älteste Scheich den Vorsitz, es werden von ihm ein Wächter, ein Schaffner und ein Läufer bestellt. Der Wächter hat dafür zu sorgen, daß die  Zusammenkunft ungestört verläuft, der Schaffner hat die Gäste zu versorgen, die Diener zu beaufsichtigen und am Schlüsse der Versammlung eine Spende einzusammeln, die unter Wächter 
und Diener geteilt wird. Der Läufer hat den Wächter und den Schaffner zu unterstützen. 
 
Der Scheich eröffnet die Sitzung mit dem Feuerzeichen und dem Worte alam, das die beni el mim ganz im Sinne "beginnen wir" gebrauchen. Nach den Fragen an den Wächter, den Schaffner, den Läufer, ob alles in Ordnung sei, spricht er: "Meine Brüder, wir sind gesichert, wir sind versorgt, wir sind bedient. 
 
Die Sonne scheint, öffnen wir den Himmel. "Bruder Läufer, hast du den Schlüssel?" 
 
"Würdiger Meister, ich bin das I." 
 
"Bruder Wächter, hast du den Schlüssel?" 
 
"Würdiger Meister, ich bin das A." 
 
"Bruder Schaffner, hast du den Schlüssel?" 
 
"Würdiger Meister, ich bin das O." 
 
"Meine Brüder, ohne den Schlüssel ist keine Erkenntnis. Ich bin Wasser, Feuer und Wage. Was seid ihr?" 
 
Der Wächter antwortet: "Wir sind Schwarz, Weiß, Rot, Rose und Stein." 
 
Darauf der Meister: "Heilig ist unsere Wissenschaft. Lasset uns bekennen: Es ist kein Gott außer Gott, und Muhamed ist der Gesandte Gottes." Es wird nun von allen Anwesenden der Sterngriff auf der Brust gemacht, worauf gemeinsam das Glaubensbekenntnis wiederholt wird. Nun fährt der Vorsitzende fort: "Gott segne ihn und gebe ihm Heil. Vernehmt die Worte der heiligen Sure: "Im Namen Gottes des Allerbarmherzigen, des Gnädigen. Cham osak. Also gibt seine Offenbarung dir und denen, die vor dir waren. Gott der Mächtige, der Weise." 
 
Es ist die 42. Sure, die der Meister zur Verlesung bringt und die mit den Worten schließt: "Wahr sind die Worte des Propheten, Gott segne ihn und gebe ihm Heil. Bruder Wächter, was sind Sonne und Mond?" 
 
"Allah wad din." Das bedeutet: Gott und Seele oder auch Religion und Glauben. Din ist mehrdeutig, daher ist die Frage eine der Hauptfragen der Brüderschaft. 
 
Alle Anwesenden wiederholen die Antwort des Wächters und vollenden dabei das Sternzeichen. Der Meister fährt fort: "Gott zu verherrlichen und den Glauben groß zu machen, sei immer unser Bestreben." Alle Anwesenden antworten mit "alam" und nun tritt man in das Thema des Abends ein. Nach Schluß des offiziellen Teiles findet meist ein gemeinsames Mahl statt. 
 
 
Die Beni el Mim sind zur äußersten Verschwiegenheit verpflichtet." 
 
Um aber von vornherein der Meinung die Spitze abzubrechen, daß die vorliegende Schrift ein Verrat sei, so soll hiermit gesagt werden, daß sie im Aufträge der Ordenshäupter geschrieben 
wurde. Der Grund ist folgender: Eine große in ihren Ausmaßen ungeheuerliche Organisation des Unglaubens hat die sogenannte Kulturwelt sich unterworfen, die religiösen Institutionen sind 
bereits derart unterwühlt, daß sie sich zu keinem einheitlichen Widerstande aufraffen können. Wenn nicht geistige Führer dem Abendlande erstehen, so ist die Gefahr groß, daß das Chaos alles 
mit fortreißt. In dieser Not erinnerten sich die muselmanischen Brüder, daß die Tradition sagt, in Europa sei in früheren Zeiten die Wissenschaft bekannt gewesen, man suchte und forschte und fandaus den Schriften der Rosenkreuzer und aus denen der Alchimisten, daß diese die Wissenschaft des Schlüssels genau in den Büchern dargestellt haben. Hierauf aufmerksam zu machen und den Suchenden den Weg zu weisen, ist die Aufgabe; die Not der Zeit ließ alle Bedenken gegen eine Veröffentlichung schwinden. Möge die Wahrheit den Siegeslauf beginnen und die Wolken der Finsternis langsam, aber um so sicherer zerteilen. 
 
"alam." 
 
ZUSAMMENFASSUNG DER ARBEIT. 
 
Vorarbeit: Belebung der Zeichen I, A, O durch die Vokale i, 
a, o. Belebung der Zeichen durch Si, Sa, So. 
 
Hauptarbeit: Halsgriff, Formeln: alam, alamas, alar, alamar. 
 
Brustgriff, Formel: alar, kaha ja, taha, tasam, tas, tasam. 
 
Mittelgriff, Formeln: alam, jas, sa, cham. 
 
Bauchgriff, Fonnein: cham, cham asak, ka. 
 
Nacharbeit: Schlußgriff, Formel: na. 
 
 
II Die Theorie 
 
 
Wir hatten im Vorhergehenden die Praxis der 
muselmanischen Freimaurerei kennen gelernt, es gilt jetzt den 
Nachweis zu führen, daß die Wissenschaft des Schlüssels 
wirklich die Bereitung des Steines des Weisen ist, das Magnum 
opus, das Magisterium der Rosenkreuzer und der Alchimisten. 
 
Wer bekannter mit diesen Schriften ist, wird ohne weiteres die 
Zusammenhänge erkennen, wenn er nicht das Brett vor dem 
Kopfe hat, das solches Erkennen hindert; ich meine das Dogma 
oder die Meinung, die sich jemand bereits gebildet hat. Ich 
unternehme es nicht, gegen eine solche Meinung anzukämpfen, 
denn das wäre ein vergebliches Beginnen. Ich tröste mich mit 
dem Verse, den ich einmal irgendwo gelesen habe: 
 
Pythagoras der Philosoph ersann 
Ein neues Lehrgedicht und brachte dann, 
 
Da er doch noch ein Heide war, 
 
Den Göttern tausend Opferstiere dar. 
 
Ist' s nun ein Wunder, wenn die Ochsen zittern 
Sobald sie eine neue Wahrheit wittern? 
 
Was ich hier entschleiere, ist altes, uraltes Wissen. Es ist nicht 
mein Verdienst, das Geheimnis entdeckt zu haben, ich bin nur 
das Mittel zum Zweck, das Werkzeug. Und dieses Werkzeug hat 
sich lange genug gesträubt, das Geheimnis offenbar zu machen, 
es sollte nur einem kleinen Kreise in meiner Geschichte der 
Astrologie offenbar werden; ich bekenne, daß das eine Eitelkeit 
von mir war. 
 
Für den, der mit der Lehrart, der Symbolik der Rosenkreuzer 
nicht bekannt ist, gebe ich die nötigen Erklärungen; im 
Theosophischen Verlagshause findet er überdies Bücher genug, 
die ihn darüber eingehend informieren können. Ebenso ist es mit 
den Symbolen, den Erkennungszeichen der Freimaurer. 
 
 
- 25 - 
 
 
 
Die moderne Freimaurerei hat eins treu bewahrt, das ist ein 
großer Teil der Symbole; sie sind noch heute in den Logen 
gebräuchlich, den Sinn hat man vergessen oder einen anderen 
äußerlichen Sinn unterlegt. 
 
Ich habe das einmal vor Jahren in den magischen Blättern 
unter dem Pseudonym Lessing der Jüngere ausgc führt. 
(Gespräche Ernst und Falk.) Die moderne Freimaurerei, die sich 
seit der Konstitution von 1717 zur Weltfreimaurerei ausgebildet 
hat, ist und ist nicht die Fortsetzung der alten Maurerei des 
Mittelalters. Sie ist es dem Äußeren nach, was aber Lehrart und 
Gehalt anbetrifft, so hat sie die Wege der alten Maurerei völlig 
verlassen. Sie hat sich auf eine rein humanitäre Grundlage 
gestellt und sieht alles Heil in einem Besserwerden von außen 
herein. 
 
Die alte Maurerei sieht, vielmehr sah ihre Aufgabe in der 
Veredelung des Einzelnen, sie lehrte ein System, wie es das 
Einzelwesen anzufangen habe, besser zu werden und hoffte, daß 
diese Menschen dann wie der Sauerteig in der Masse des Volkes 
wirken würden. Diese Hoffnung war berechtigt, solange die 
Einheit der Religion im Abendlande gewahrt blieb. Sobald diese 
Einheit in die Brüche ging, hatten die Mächte des Schattens 
gewonnenes Spiel, die beginnende Aufklärung verschüttete die 
alten Quellen nach und nach vollständig, so daß der Sinn der 
Symbole vergessen wurde. 
 
Die moderne Maurerei hat kein System der Übungen, wie die 
alte Maurerei. Das Wort Jakin, das dem Lehrling mitgegeben 
wird, sagt ihm nichts, als daß es ein Erkennungszeichen des 
ersten Grades ist, daß aber in diesem Wort die beiden Vokale I 
und A stecken, daß diese die Arbeit des ersten Grades sein 
sollen, ist vergessen worden. Die Säule Jakin ist der aufgereckte 
Zeigefinger, wie ja noch heute alle Minaretts der Moscheen mit 
Zeigefingern verglichen werden. 
 
Die Säule Boas ist der Daumen, im zweiten Grade sollte der 
Lehrling das A und das O bearbeiten, er sollte vom Pu nk te zum 
 
 
- 26 - 
 
 
 
Strich (I) vom Strich durch den Zirkel (A) zum vollkommenen 
Kreise (O) werden. Das ist der Sinn des Buchstabens G, der 
Geometrie bedeutet, des zweiten freimaurischen Grades. 
 
Und was sagt dem heutigen Maurer der dritte Grad? Er erhält 
Meisterwort und Meistergriff; aber er weiß nicht, daß er durch 
diesen Griff das Wort erst zur Wahrheit machen muß, daß aus 
der mißfarbenen Asche die volle Röte der Rose zu erzeugen ist. 
Durch den schwarzen Schatten des Todes muß der Geist erst zur 
vollen Entfaltung gelangen. 
 
Es ist bezeichnend genug, daß die meisten Historiker der 
Freimaurerei das Rosenkreuzertum und die Alchimie als 
Verirrungen ablehnen; nein, gerade diese waren es, die die alte 
Freimaurerei darstellten. 
 
Wenn wir den Weg zurückverfolgen, so finden wir deutliche 
Zusammenhänge. In meinem zweiten Bande der Geschichte der 
Astrologie werde ich diesen Zusammenhängen nachgehen, dort 
findet man auch die Begründung der Lehre von den Buchstaben 
und Zahlen, die ich hier nur berühren kann. 
 
Wir werden in den folgenden Ausführungen mit zahlreichen 
alchimistischen und rosenkreuzerischen Schriftstellern bekannt 
werden; mir liegt daran, aus diesen Schriften den Nachweis zu 
führen, daß die Übungen der Beni el mim das "Große Werk" 
darstellen, das Rosenkreuzer und Alchimisten als das Höchste 
beschrieben haben; ich will den Weg zum Verständnisse dieser 
Dinge öffnen, damit auch der Zweifler ihn gehen kann. Ohne 
Zweifel werden sich bei weiteren Forschungen und durch 
geeignetere Männer als Ich es bin, die Belege vergrößern lassen, 
ich weiß aber, daß das für viele nicht notwendig sein wird. 
 
Es ist uraltes Geheimwissen, daß alles, was in der Welt ist, 
daß das ganze Universum aus einem Urstoffe besteht, daß der 
Stoff immer nur eine Erscheinungsform dieses Urstoffes ist. 
Diesen Urstoff nannten die Alten Äther, sie lehrten, daß Gott, 
die letzte unfaßbare Einheit, sich als Geist und Äther 
 
 
- 27 - 
 
 
 
manifestierte. 
 
Die moderne Wissenschaft drückt das so aus, daß sie sagt, 
jede Form des Stoffes ist durch eine andere Schwingungsfonn 
des Urstoffes bedingt. Noch vor 20 Jahren wurde gelehrt, daß 
das Atom das Kleinste, nicht mehr Teilbare sei; heute lehrt man, 
daß in dem Atome um einen festen Kem eine bestimmte An z ahl 
Elektronen kreisen. Die Bewegungsrichtung dieser Elektronen 
und ihre An z ahl bestimmen die Art des Stoffes. “Die Art des 
Urstoffes oder Äthers kennen zu lernen, ist unseren jetzigen 
Begriffen unmöglich, aber seine ersten Erscheinungsformen sind 
für uns erkennbar; es sind kosmische Kräfte, die die Alten als 
Elemente bezeichneten, Feuer, Wasser, Luft und Erde. Es sind 
damit die sieben Kräfte bestimmt, die in der Astrologie eine 
Rolle spielen. 
 
Gott (Sonne) manifestierte sich im Geiste (Mond) und Stoff- 
Äther (Saturn). Geist und Stoff manifestieren sich in den vier 
kosmischen Kräften Feuer (Mars), Erde (Venus), Luft (Merkur) 
und Wasser (Jupiter). Jedem dieser Kräfte ist in der Astrologie 
ein Tierkreiszeichen als Tag- und eines als Nachthaus 
zugeordnet. Die Folge der Tierkreisbilder als Nachthäuser 
stellen die Verstofflichung des Geistes, die Folge der Taghäuser 
die Vergeistigung des Stoffes dar. 
 
Löwe Sonne 
Jungfrau Merkur 
Wage Venus 
Skorpion Mars 
Schütze Jupiter 
Steinbock Saturn 
 
 
Wassennann Saturn 
 
 
2 Okkulte Chemie. Theosophisches Verlagshaus Leipzig 
 
 
- 28 - 
 
 
 
Fische Jupiter 
Widder Mars 
Stier Venus 
Zwillinge Merkur 
Krebs Mond 
 
Es ist das Ziel der Entwicklung des Menschen in dieser Form 
der Tierkreisbilder in der einfachsten und leicht faßlichsten 
Form dargestellt, jeder Mensch muß diese Entwicklung 
durchlaufen, in den freien Willen des Menschen ist es aber 
gestellt, die Entwicklung zu beschleunigen. Ein Weg, den Stoff 
zu vergeistigen ist die Wissenschaft des Schlüssels. 
 
I ist das schöpferische Prinzip, die erste Einheit, aus dem I 
entstand das A, der Geist und das O, der Stoff. 
 
Mittels dieser drei Vokale werden geistige Ströme erregt. Wir 
finden in der alten Freimaurer-Literatur diese beiden Zeichen I 
und A sehr oft, weniger oft das O, durch Bilder dargestellt. 
 
Zwei sehr gut Abbildungen der Vokale finden wir in der 
Hannoverschen Ausgabe von 1619 des Heinrich Khunrath 
"Amphitheatrum Sapientiae Aeternae". Khunrath war Arzt in 
Dresden. Das kaiserliche Privileg erwirkte er durch den 
damaligen Münzmeister des Kurfürsten namens Sebottendorff 
bereits im Jahre 1598, doch erschien das Werk erst drei Jahre 
nach seinem Tode. Sein Logenbruder Erasmus Wolfart besorgte 
die Ausgabe. Die drei Vokale sind auf der ersten Tafel zu 
finden; diese zeigt in der Mitte zwei gekreuzte Fackeln: das A, 
über diesen die Eule als Symbol der Weisheit, die Eule trägt 
eine Brille: das O. 
 
Rechts und li nk s stehen zwei Lichter: das I bedeutend. Die 
Unterschrift lautet: 
 
Was helfen Fackeln, Licht oder Brille 
So die Leute nicht sehen wollen? 
 
Khunrath gibt den Weg durch folgende Worte an: "Bedenke 
 
 
- 29 - 
 
 
 
wozu Du in die Welt gekommen bist: um GOTT, Dich selbst 
und die geistige Welt kennen zu lernen.. Hierzu gelangst du 
 
I. durch Beten im Oratorium 
 
II. durch Arbeiten im Laboratorium. 
 
Das ist die höchste Philosophie. 
 
Eine Abbildung, die uns zeigt, wie die Vokale durch die 
Hände dargestellt werden, finden wir auf einem anderen Blatte 
desselben Werkes. 
 
Die vierte Tafel zeigt im Vordergründe zwei Weise, die der 
Menge die Zugänge zur Kunst weisen. Der Weise zur Li nk en 
bildet deutlich das I, der zur Rechten mit der rechten Hand das 
A, mit der linken das O. Ein Spruch macht noch besonders die 
Zeichen deutlich: Capiat et sapiat qui capere et sapere potest, qui 
non, vel taceat vel discat aut abeat aut tails, qualis est, maneat. 
"Fasse und nutze es, wer es fassen und nutzen kann, wer es nicht 
kann, schweige und lerne, oder entferne sich oder bleibe, was er 
ist." 
 
Im Besitz der Münchener Staatsbibliothek befindet sich ein 
Gebetsbuch des französischen Freimaurers Jacques Coeur, das 
besonders lehrreich ist und die drei Vokale mehrfach in seinen 
Zeichnungen enthält. Franz Boll hat über dieses Gebetsbuch im 
Jahre 1902 eine Studie geliefert. 3 
 
Jacques Coeur war ein Kaufherr aus Bourges, der oft in 
Damaskus gewesen war und dort die Wissenschaft des 
Schlüssels vielleicht kennen gelernt hatte; er unterstützte den 
Zug der Jeanne d’Arc, war der Ratgeber des Königs Karls VII. 
und starb 1456 auf der Insel Chios. Seine beiden Häuser in 
Montpellier und Bourges sind in kulturhistorischer Beziehung 
berühmt, wir finden in ihnen eine Menge freimaurerischer 
Embleme und Sprüche. Das Haus in Bourges ist mit zwei 
Türmen geziert, die einen Zeigefinger und einen Daumen 
 
 
3 Zeitschrift für Bücherfreunde, Band VI, Jahrgang 1902, Heft 2. 
 
 
- 30 - 
 
 
 
darstellen. 
 
Besonders lehrreich sind die Handstellungen der Figuren in 
der Vorhalle des Freiburger Münsters. Dieser Zyklus wird auf 
Albertus Magnus zurückgeführt, der uns in seinem "Mineralium 
libri quinque" durch die daselbst gebrachten Bilder das ganze 
System der alten Freimaurerei zum Bewußtsein bringt. Die 
Fonn des A hat er zum Beispiel wie folgt umschrieben 4 : 
"Cassiope est Virgo sedens in Cathedra habens manus erectas et 
cancellatas. Cassiopeia ist eine Jungfrau, die in einem Armstuhl 
sitzt und die Hände erhoben und gewinkelt hat." Aus den 
folgenden Sätzen geht dann deutlich hervor, daß das A mit der 
rechten Hand allein gemacht wird. Über den Vorhallenzyklus 
und die maurische Bedeutung des Freiburger Münsters sind in 
den Büchern von Louis Herre reiche Mitteilungen gemacht 
worden. Diese Literatur ist leicht zu beschaffen. 
 
Ich will aus der Fülle des Materials noch zwei Beispiele 
anführen, die besonders lehrreich sind; sie zeigen die Art, wie 
die Wissenden das Weistum verhüllten. 
 
In dem Buche: Von dem großen Stein der uralten daran so 
viel tausend Meister anfangs der Welt hero gemacht haben. Den 
filiis doctrinae zu guten publiciert durch Johannem Thölden. 
Hessum. Zerbst 1602 gibt uns der Verfasser aus dem Traktat des 
Benediktiners Basilius Valentinus (um 1550) einen Hinweis 
durch ein Rätsel; es lautet: Zum endlichen Abschiede hierauf 
sollst Du aller Ding vernehmen, daß Du sollst aufziehen die 
himmlische Wage, den Widder, Stier, Krebs, Skorpion und 
Steinbock. Der andern Seite der Wage aber sollst Du legen den 
Zwilling, Schütz, Wassermann, Fisch und Jungfrau. Dann 
verschaffe, daß der goldreiche Löwe der Jungfrau in den Schos 
springe, so wird solch Teil der Wage überhand nehmen und in 
dem andern Teil in der Schwere überlegen sein. Laß dann die 
zwölf Zeichen des Himmels mit dem Siebengestirn in einen 
 
 
4 Opera omni Parisiis, Band V, 1890 Lib II Tract III Kap. V, Seite 54 
 
 
- 31 - 
 
 
 
Gegenschein geraten, so wird nach Erfüllung aller Welt Farben 
eine endliche Konjunktion und Zusammenfügung geschehen, 
daß das Größte zum Geringsten und das Geringste zum 
Allergrößten kommen wird. 
 
Wir schreiben in der angegebenen Art die lateinischen 
Bezeichnungen der Tierkreiszeichen untereinander und lesen die 
hinteren Buchstaben. 
 
Libra 
 
Caper 
 
Taurus 
 
ars 
 
 
Cancer 
 
Scorpio 
 
Aries 
 
ros 
 
Gemini 
 
Arcitenes 
 
is 
 
Amphora 
 
Pisces 
 
as 
 
Vir-Leogo 
 
Plejades 
 
os 
 
 
- 32 - 
 
 
 
Die Lösung ergibt ars ros is os as. Die Kunst ist ein Tau aus 
is, as, os oder die Kunst der Rose ist is, as, os. 
 
Den zweiten Beleg finden wir in den geheimen Figuren der 
Rosenkreuzer, die in deutscher Übersetzung 1785 in Altona 
nachgedruckt wurden. Es ist mir nicht gegenwärtig, ob in dem 
Nachdruck, der bei Barsdorf, Berlin 1918 erschien, das erste 
Heft: "Aureum seculum redivivum von Henricus Madathanus, 
theosophus medicus et tandem dei gratia aureae crucis firater" 
enthalten ist. Madathan sagt: "Die Zahl meines Namens ist 
MDCXI, in der mein ganzer Name durch 11 Tote und 7 
Lebendige vertraulich in das Buch der Natur geschrieben 
worden. Überdies ist der fünfte Buchstabe der fünfte Teil des 
achten und der fünfte Teil des zwölften. Laß Dir hierbei 
genügen. 
 
Der Name HENRICVS MADATHANVS besteht aus elf 
Konsonanten und sieben Vokalen. Liest man die Buchstaben, 
die als Ziffern gelesen werden können, so erhält man die 
Jahreszahl 1611. Der fünfte Buchstabe ist I, der achte S, der 
zwölfte A. Wenn wir das S winkelig schreiben, so ist I der 
fünfte Teil des S und der fünfte Teil des A, das ja mit Querstrich 
aus fünf Teilen besteht. Madathan gibt uns also auch als 
Wegleitung die beiden Vokale i und a und den Konsonanten S - 
is und as. 
 
Der maurische Halsgriff ist sehr oft in alten Skulpturen zu 
finden; eine Reproduktion bringt Guido von List in seiner 
Bilderschrift der Ario-Gennanen, ferner Louis Herre in den 
Büchern über den Freiburger Münster. 
 
In der alchimistischen Literatur wird dieser Halsgriff das 
Siegel des Hermes, oder nur das Siegel, oder das Marienbad 
genannt. Der venetianische Arzt Laurentius Ventura schreibt 5 : 
"studo ergo ad inveniendum hoc sigillum secretum: quia sine 
 
 
5 De Lapide Philosophomm cap XVII im Theatmm Chemicum Strasburg 
abgedruckt. 
 
 
- 33 - 
 
 
 
illo magisterum perfici non potest, et hoc est duplex modus: 
primus per tortuarm colli." Auf deutsch: "Bemühe dich also 
dieses geheime Siegel zu finden, weil ohne dasselbe die 
Meisterschaft nicht erlangt werden kann. Und es gibt eine 
doppelte Art der Ausführung, die erste ist durch Pressen des 
Halses." 
 
In der schon erwähnten Schrift des Basilius Valentinus finden 
wir auf dem siebenten Blatte einen Mann, der mit der Linken 
eine Wage hält, die Rechte umschließt eine Flasche mit dem 
Halsgriff. Welche Wichtigkeit der Übersetzer Thölde gerade 
dieser Zeichnung beilegt, geht aus seiner Polemik hervor, die er 
gegen einen gewinnsüchtigen Nachdrucker seines Buches 
richtete, der die Zeichnungen unrichtig wiedergegeben hat. die 
entstellten Zeichnungen finden sich auch in der Ausgabe 
Straßburg 1645 und 1666. 
 
Über das Siegel oder Marienbad, der Ausdruck kommt von 
der Alexindrinischen Alchimistin Maria phrophetissa, schriebt 
Arnold von Villanova 6 : "item nota, quod ignis primi gradus qui 
pertinet solum ad putrefactionem, solutionem, mortification 
corporis, dicitur per quandam similitudinem balneum, quia 
balneum est res temperata, non intensa in calore nee etiam rigida 
sed calore remisso. Desgleichen merke, daß der Grad des ersten 
Feuers, welcher sich nur auf die Fäulung, Auflösung und 
Ertötung des Körpers erstreckt, infolge einer gewissen 
Ähnlic hk eit Bad genannt wird, weil das Bad eine gemäßigte 
Sache ist, nicht stark in der Wärme noch kalt, sondern in 
verhaltener Wärme." 
 
Ehe ich nun zur Besprechung der Arbeit selbst übergehe, will 
ich noch einen Abschnitt zitieren, den ich aus dem Buche eines 
nicht mehr bekannten Verfassers herausgreife. Es ist das "Liber 
de Magni Lapidis Compositione et Operatione". Das Werkchen 
umfaßt 56 kurze Kapitel, es ist in der Sammlung 
 
 
6 De Decoctione Lapidis Philosophomm 
 
- 34 - 
 
 
 
freimaurerischer Schriften zu finden, die der italienische Arzt 
Guielmus Gratrolus aus Bergamo veranstaltete und Basel 1561 
herausgab. Der Titel dieser Sammlung lautet: "Verae Alchemiae 
Artisque Metallicae Doctrina Certusque Modus". 
 
Cap. XXXV. Primum opus: Elixir ubique reperiri. 
 
Item de vera compositione Exiliris, quod est primus opus, 
dicitur a philosophis quod illa res quae est vera, ubique 
reperitur, quia in quodlibet homine est et apudquemlibet 
hominem reperitur: et Adam secum apportavit eam de Paradiso 
et cum mortuus fuit, ipsam secum reportavit et cum ea sepultus 
fuit: Et pro tanto dicit sapientum Allegoria, quod ista res est sol 
subtiliatus is est aurum subtiliatum et conversum in virtute 
maxima minerali: unde dicitur in libro de hoc auro, ex gumma 
nostra et pauco auro multa emimus. Sed secundum Albertum in 
libro de Mineralibus dicitur et probatur, qupd aurum ubique est 
et reperitur, quia non est aliqua res ex quatuor elementis 
elementata, in qua non inveniatur aurum in ultima affinatione 
naturaliter. Et quia idem Albertus dicit ibidem et probat, quod 
maxima virtus mineralis est in quodlibet homine et maxime in 
capite inter dentes aurum in granis minutis et pblongis superius 
inventum est in sup tempore, ut ipse dicit, quod esse non posset, 
nisi in homine esset ista virtus mineralis, quae virtus mineralis 
est in Elixiri nostro praedicto, vel composito. Et pro tanto dicitur 
quod hie lapis est in quodlibet homine et qupd, Adam etc. Hie 
visis et intellectis ad propositum redeamus." 
 
Ich werde in Zukunft die lateinischen Texte nicht mehr 
anführen, sondern mich nur auf die Übersetzungen beschränken. 
 
Erstes Werk. Das Elixir ist überall zu finden. 
 
"Ebenso sagen die Philosophen über die richtige 
Zusammensetzung des Elixirs, welches das erste Werk ist, daß 
man jene Sache, die die richtige ist, überall findet, weil sie in 
jedem Menschen ist und bei jedem Menschen gefünden wird. 
 
 
- 35 - 
 
 
 
Adam nahm sie mit sich aus dem Paradiese, er trug sie mit sich 
zurück, als er gestorben war und mit ihr wurde er begraben. Aus 
diesem Grunde sagt die Allegorie der Weisen, daß jene Sache 
verfeinerte Sonne, das heißt verfeinertes in die höchste 
Mineralkraft gebrachtes Gold sei. 
 
Daher heißt es in einem Buche über dieses Gold: wir kaufen 
viel aus unserm Gummi und aus wenig Gold. Nach Albertus im 
Buche über die Mineralien heißt es und wird bewiesen, daß 
Gold überall ist und gefunden wird, weil es keine aus den vier 
Elementen gebildete Sache gibt, in der nicht Gold in der 
äußersten Feinheit ganz natürlich gefunden würde. Darum sagt 
er auch, daß man es überall findet. Der gleiche Albertus sagt und 
beweist ebendort, daß die größte Mineralkraft in jedem 
Menschen ist und hauptsächlich im Kopf zwischen den Zähnen, 
so daß man seiner Zeit in den Gräbern längst Verstorbener 
zwischen ihren Zähnen Gold in feinen länglichen Körnchen 
obenauf fand, was, wie er sagt, nicht möglich gewesen wäre, 
wenn nicht jene Mineralkraft im Menschen wäre, die auch in 
unserm erwähnten Elixir oder Kompositum ist. Aus diesem 
Grunde heißt es, daß dieser Stein in jedem Menschen ist und daß 
Adam usw. Nachdem wir dies gesehen und erkannt haben, 
gehen wir zu unserm Thema zurück." 
 
Es ist einem modernen Menschen nicht übel zu nehmen, wenn 
er über derartige Auslassungen den Kopf schüttelt und ein 
solches Buch beiseite legt, noch viel weniger ist es für den 
Neugierigen bestimmt; diesen führt es ebenso wie den 
Oberflächlichen gründlich irre. Der alte Philosoph zitiert ein 
altes Buch: die Allegorie der Weisen und will damit sagen, daß 
nach Art der Weisen der Ausdruck Gold zu verstehen ist. Er 
zitiert den Albertus und zwar unrichtig. Wer sich nicht die Mühe 
macht, nachzulesen, kommt auf einen falschen Weg. 
 
Das Gold zwischen den Zähnen ist das Wort, aus dem nach 
dem Johannes-Evangelium alles gemacht wurde. Die 
Goldkörner (Silben) sind minutis und oblongis "zugespitzt" und 
 
 
- 36 - 
 
 
 
"länglich breit". I und A, die den Körper (Gummi) beleben, das 
wenige Gold, das notwendig ist, ist die verfeinerte Sonnenkraft. 
 
Artelius lehrt uns in seinem Clavis Majoris Sapientiae die 
Kunst "facere descendre spiritum" und gibt folgende Fonnen an, 
in denen sich der Geist willig ergießt. I V X O durch L. Wir 
haben hier das I und O; V und X sind zwei Formen des A, das 
sogenannte spitze, das entsteht, wenn der Daumen nicht im 
rechten Winkel gespreizt wird und das breite, das der rechte 
Winkel ist. Das L bedeutet Richtscheit und Winkelmaß. 
 
Sehr bezeichnende Bilder finden wir in dem Traktate des 
italienischen Arztes Ianus Lacinius aus Calabrien: "Metahorum 
in melius mutationum Typus Methodusque," Venedig 1546. Die 
erste Abbildung zeigt uns einen König, der auf seinen 
ausgestreckten Zeigefinger aufmerksam macht, es ist der 
Anfang der königlichen Kunst. Mit diesem Traktat ist eine 
andere Arbeit verbunden, die ebenfalls sehr lehrreich ist: 
"Pretiosa margarita novella" von Petrus Bonus Ferrariensis. 
 
Noch wichtiger ist für die kleine Schrift, die der unglückliche 
Seton hinterließ und die Sendivogius herausgegeben hat, 
Orthelius hat diese Schrift "Novum Lumen Chemicum" 
kommentiert. Es sind zwölf Figuren, die deutlich zeigen, wohin 
der Weg geht. 
 
Ehe ich weiter gehe, mag angeführt werden, daß Seton ein 
Adept war, den die Eitelkeit verführte, erlangte Weisheit zu 
nützen und Gold aus unedlen Metallen herzustehen. Er wurde 
von dem sächsischen Kurfürsten Christian II. gefangen gesetzt, 
grausam gefoltert, ohne sein Geheimnis zu verraten. Sendivog 
befreite ihn aus dem Gefängnisse, leider zu spät, denn nach drei 
Monaten starb er, nachdem er sein Elixir unter Gattin und 
Sendivog geteilt hatte. Sendivogus heiratete die Witwe und 
gelangte so in den Besitz der gesamten Menge des Elixirs; er 
gab sich nachher selbst als Adept aus, ohne jedoch imstande zu 
sein, das Elixir selbst herzustehen zu können. Wer aufmerksam 
meinen Ausführungen gefolgt ist, wird schon erkannt haben, daß 
 
 
- 37 - 
 
 
 
die Herstellung des Steines nur dem möglich ist, der die 
Wissenschaft des Schlüssels beherrscht, diese Wissenschaft ist 
aber den Begriffen der Welt so kindisch, daß sich Seton lieber 
foltern und töten ließ, als daß er sie preisgab. Man würde ihm 
doch nicht geglaubt haben. Ich werde am Schlüsse einen Beleg 
anführen, in dem dies klar ausgesprochen ist. Wer sich über das 
spezielle Gebiet der Alchimisten die Kunst: Gold zu machen, 
interessiert, sei Schmieden, Geschichte der Alchemie, Halle 
1832 empfohlen; er wird manche Lehre daraus ziehen. 
 
Wir finden den Kommentar des Orthelius in Band VI des 
"Theatrum Chemicum", Straßburg 1661, die Ausgabe entspricht 
vollständig der mir vorliegenden: "Novum Lumen Chymicum", 
Michaelis Sendivogli Poloni XII Figuris in Gennania repertis 
illustratum. 1624. 
 
Die erste Figur zeigt folgendes: Von li nk s oben streckt sich 
eine gut maskierte Hand nach rechts unten, den Daumen 
markiert eine kleine langgezogene Wolke über der dritten 
Hügelkuppe. Nur der Zeigefinger kommt zum Ausdruck, die 
andern Finger sind nicht zu sehen. Es ist ein alter Spruch der 
Rosenkreuzer, den ich deutsch wiedergeben will: "Wer aber mit 
der goldenen Rute zum Fischen nicht versehen ist, der nehme 
gemeines Quecksilber." Mit der goldenen Rute meinen sie die 
gewinkelte Hand, das A, mit dem Ausdruck "der nehme 
Quecksilber" wollen sie sagen, der lasse die Hände davon. 
 
Eine andere Tafel zeigt uns eine chemische Küche mit Herd, 
die Zeichnung ist von 20 Kreisen umrahmt, von denen je sieben 
auf beiden Längsseiten, je drei oben und unten angebracht sind. 
Auf dem Herde steht eine große Tafel, die beachtet werden soll. 
Im Mittelraum der Tafel ist eine Flasche eingezeichnet, die 
einen kleinen Strich hat, ein I. Unten am Herde ist ein kleines 
Gitter angebracht, der Verschluß eines Aschen- oder Luftloches. 
Das Gitter zeigt 24 Felder, die 24 Buchstaben. Orthelius gibt 
hierzu die Erläuterung, daß das I mit einem Finger zu verbinden 
sei. 
 
 
- 38 - 
 
 
 
Ich will noch einige der Tafeln erklären, denn gerade die 
Tafeln des Seton sind mir deshalb wichtig, weil die Kunst des 
Adepten unzweifelhaft feststeht und weil ein in allen Dingen 
untadeliger Mann, Surya, aus dem "Novum Lumen Chymicum" 
nichts herauslesen konnte, sonst hätte er zu der Behauptung 
Schmieders eine Anmerkung gemacht. 
 
Surya schreibt in Band XI der Sammlung "Okkulte Medizin": 
"Setonius hinterließ nur eine einzige alchemistische Abhandlung 
in lateinischer Sprache unter dem Titel "Cosmopolitae Novum 
Lum chymicum". Sie behandelt den Stein der Weisen in zwölf 
Kapiteln, wobei die zwölf Tore Ripeys dem Verfasser 
vorgeschwebt haben mögen. Daß von dieser Schrift kein 
Aufschluß über das Geheimnis zu erwarten sei, setzen die eben 
angeführten mündlichen Äußerungen des Verfassers außer 
Zweifel. Der in der Hitze des Disputierens und unter Qualen 
nichts verriet, wird sich am Schreibpult gewiß noch besser 
vorgesehen haben. Diese Abhandlung wurde nach seinem Tode 
von Sendivogius herausgegeben und erschien in verschiedenen 
Ausgaben." 
 
Seton hatte erkannt, daß die Zeit noch nicht gekommen war 
und hatte diese Erkenntnis mit seinem Leben bezahlt, in seiner 
Schrift hat er die Wissenschaft klar für den hingestellt, der den 
Schlüssel hat. Aber der verfluchte Hunger nach Gold läßt alle 
irre gehen. - Wir wissen, daß die Sonne Gott und der Mond den 
Geist darstellt, oder auch die Seele, denn Seele und Geist ist 
dasselbe: die Seele ist der unsterbliche Geist, der zum Urquell 
zurückstrebt. Das mittelalterliche lateinische Alphabet von 20 
Buchstaben hatte vier Vokale A E I O. Das U wurde durch V 
ausgedrückt, ferner 16 Konsonanten. Auf Grund dieser 
schulmäßigen Einteilung wurde der Vokal A häufig durch die 
Zahl 17 ausgedrückt. Wir sehen nun auf der Abbildung li nk s 
einen mit Erde angeführten Waschzuber, auf der rechten Seite 
ist die Erde verschwunden; es zeigt sich dort so etwas wie die 
Fingerspitzen der Hand. Oben am Himmel erstrahlen Mond und 
 
 
- 39 - 
 
 
 
Sonne. Der Mond ist von 17 Sternen umgeben, von denen 16 
recht kräftig angeführt sind, während der 17. schwächer 
markiert ist. Die Buchstaben sind hier der ersten Emanation 
Gottes zugeteilt, es soll damit angedeutet werden, daß diese 
Buchstaben äußerlich zu sprechen sind. Die Sonne zeigt an, daß 
die Buchstaben mit göttlichem Geiste zu erfüllen sind. Wie aus 
dem begleitenden Texte hervorgeht, ist nur von dem 17. 
Buchstaben, dem A die Rede. Die Erklärung ist folgende: Die 
Erde im Waschzuber li nk s ist die Terra Adamica, der Mensch. 
Das linke Feld der Figur soll daraufhinweisen, daß der Mensch 
das Objekt der Alchemie ist. Das rechte Feld gibt uns die 
eigentlichen Mittel für die Arbeit, den Buchstaben A, den Geist 
und die Hand. Der Mond und die Sterne, die von der am 
Himmel stehenden Sonne erleuchtet werden, symbolisieren im 
oberen Teile des rechten Feldes den geistig belebten Buchstaben 
A. Die Hand streckt sich dem A entgegen, bereit es 
aufzunehmen. Der zu dieser Figur gehörende Text lautet in 
deutscher Übersetzung: "Das besagte geistige Wasser wird 
aufgenommen und beide Wasser werden in einem G eiäße 
verbunden bei heiterem, sternklarem Himmel ins Freie gesetzt, 
dann vermischen sich die himmlischen Strahlen mit ihnen. 
Wenn aber der Regen fällt, möge man operieren. Je länger sie 
ausgesetzt wird, desto besser ist es." 
 
Die beiden Wasser sind das gesprochene und das geistig 
belebte A. Sie werden in einem Geläße, nämlich mit der 
gewinkelten Hand, mit einander verbunden und ins Freie 
gesetzt, das heißt, die Hand wird ausgestreckt, damit sie das 
geistige Wasser aus dem Äther schöpfen kann. Der Ausdruck 
bei heiterem, sternklarem Himmel will den Äther bezeichnen. 
Wenn man die Hand so ausstreckt, das A in ihr belebt, so 
vermischen sich die Ätherstrahlen mit der belebten Hand, sie 
ergießen sich in sie wie der Regen. Ist die Hand mit diesem 
geistigen Wasser genügend gesättigt, so schreitet man zur 
Operation, dem Halsgriff. 
 
 
- 40 - 
 
 
 
Das Wasser wird als "unser himmlisches Wasser, das die 
Hände nicht netzt, nicht das gewöhnliche, doch beinahe wie 
Regenwasser" definiert. 
 
Ich will noch eine letzte Tafel beschreiben. Wir sehen auf ihr 
einen Alchemisten, der in der linken Hand die tragula aurea, die 
goldene Angel hält, mit der er auf einen Waschzuber deutet. Der 
Zuber ist leer, wodurch angezeigt wird, daß es sich nicht um 
wirkliches Wasser handelt. Die rechte Hand macht die Gebärde 
des Erfassens. Auf dem Stuhle steht ein kleineres Gefäß mit 
Wasser, sieht man sich dies Gefäß recht genau an, so bemerkt 
man eine kleine Hand eingezeichnet. 
 
Damit glaube ich meine Aufgabe erfüllt und den Nachweis 
erbracht zu haben, daß in den Vokalen mit Zeichen und Griff 
verbunden, das Geheimnis der alchimistischen Arbeiten steckt; 
ich schließe daher, da ich später noch andere Meister zitieren 
werde mit den Worten, die der vielverkannte Basler Freimaurer 
Leonhardt Thurneisser als Schlußwort an seine Leser richtete. 
Thurneisser hatte im Jahre 1586 eine Vereinigung der 
reformierten und lutherischen Logen zu einem großen Verbände 
der Rosenkreuzer zusammengeschlossen; die Fama vom Jahre 
1614 gedenkt seiner als des Vaters der Rosenkreuzer und 
erwähnt auch seine beiden Wörterbücher zu den Schriften des 
Paracelsus. Diese Wörterbücher sind nur in Logenkreisen 
bekannt geworden und heute wohl nur in einigen Exemplaren 
vorhanden. Das eine führt den Titel: "Hermeneia, das ist ein 
Onomasticum Interpretatio oder erklerunge Leonhardt 
Thurneyssers zum Thurm über die frembden und vnbekannten 
Wörter in den Schriften Theophrasti Paracelsi", es ist 95 Seiten 
stark und wurde 1574 in Berlin gedruckt. Die beiden letzten 
Seiten enthalten ein gereimtes Schlußgedicht an den Leser, 
Thurneisser vertritt darin die Ansicht, daß die freimaurerische 
Praxis zu besserer und höherer Erkenntnis führe, als der Besuch 
der größten Universitäten. Unsere Handgriffe, sagt er, 
erschließen uns die Wahrheit viel besser und deutlicher als alle 
 
 
- 41 - 
 
 
 
Bücher. Auch alle du nk len Schriften werden uns dadurch klar 
und was wir bei Paracelsus nicht verstehen, begreifen wir leicht, 
wenn wir die Frage mit dem Handgriff verbinden. Wir fragen 
mit dem Brustgriffe und Gott im Herzen erteilt uns die Antwort. 
Die Schlußworte lauten: 
 
Viel Kunst sind geschrieben, wenig wahr 
Handgriff zeigt die Prob, Labor machts klar. 
 
Praxis bewährt ding, die geschriben sind, 
 
Handgriff all Kunst, so durch arbeidt sind. 
 
Der handtgriff ist ein Instrument 
Durch das 's Gemüt all sein Anschlag endt. 
 
Die Natur dem Gemüt sein bgird erstatt 
Wenn handtgriff s Werk verrichtet hat. 
 
Doch geschieht der keins ohn handtgriff nit 
 
Der Einfluß wirkt unsichtbar mit 
 
Derhalb was ich nicht lesen kann 
 
Das greif ich mit den henden an 
 
Und hab Gott lob mit ausgericht 
 
Was hundert tun mit lesen nicht 
 
Drum mich Neids schwetzen nit an ficht. 
 
 
- 42 - 
 
 
 
III Theorie und Praxis 
 
 
Ich habe im Vorstehenden den Beweis erbracht, daß das 
System der Rosenkreuzer und Alchimisten nur dann zu 
verstehen ist, wenn man Zeichen, Griff und Wort anwendet. Wir 
werden nun das ganze System an Hand der Wissenschaft vom 
Schlüssel noch einmal durchgehen, es wird mir gestattet sein, 
hier aus rosenkreuzerischen Schriften noch einige Belege zu 
geben. Das System, nach dem die Abendländer arbeiteten ist 
nicht ganz vollkommen, so ist der Mittelgriff, der Schlußgriff 
und eine Reihe der Formeln nicht dem Abendlande bekannt 
gewesen, alle Systeme aber, die geübt worden sind, fügen sich 
widerspruchslos in das System der beni el mim ein. 
 
Der Wunsch und die Hoffnung meiner Auftraggeber ist, daß 
sich recht viele diesen Übungen unterziehen möchten, dann wird 
eine undurchbrechbare Kette sich bilden, die beste Wehr gegen 
alle Mächte des Schattens. Um keinen Irrtum aufkommen zu 
lassen, möchte ich betonen, daß ich jede Logenbildung ablehne, 
ich bitte auch nicht mich mit Zuschriften zu behelligen; ich 
selbst lehne jede Beantwortung ab und wer mich aus meinen 
astrologischen Schriften kennt, wird das erfahren haben. Was 
ich zu sagen habe, ist so klar, daß es ein Kind greifen kann. Wer 
es nicht versteht, dem ist nicht zu helfen; suchet, so werdet ihr 
finden, steht in der Schrift, es heißt aber nicht, daß man es 
jemandem auf dem Präsentierteller zurecht machen soll. 
 
Die Übungen können niemand schaden. Eine Voraussetzung 
ist noch zu erfüllen, sie dürfen niemals unterbrochen werden, ein 
Tag des Auslassens bringt um Wochen zurück und stellt die 
ganze Übung in Frage. Und das Wichtigste ist das Gebet, das 
Gebet um die Zulassung. 
 
Die Übungen dürfen, namentlich in der ersten Zeit nicht 
übertrieben werden, sonst stellen sich leicht einige Beschwerden 
ein, die zwar nicht gefährlich, wohl aber unangenehm sind. Ich 
 
 
- 43 - 
 
 
 
werde darauf hinweisen. Man übe nur, wenn man allein und 
ungestört ist. Zehn Minuten pro Tag kann man sich schon 
zurückziehen. Man schweige über seine Übungen und spreche 
davon erst dann, wenn man das Ziel erreicht zu dem, den man 
als gleichen Bruder erkennt, denn das ist dann leicht. 
 
Welche Lebensweise muß ich einhalten? höre ich fragen; ich 
will auch darauf antworten. Wer das Leben der Alchemisten und 
Rosenkreuzer studiert, wird finden, daß sie verheiratet waren, 
daß sie lebten, wie jeder andere Mensch lebte. Wahre Weisheit 
vermeidet von selbst jedes Übermaß. Der Orientale lebt im 
Allgemeinen sehr mäßig, nur an den Festtagen wird ein Schaf 
geschlachtet, im übrigen genießt er Milch, Käse, Brot und 
Früchte, das ist in den kälteren Breitengraden nicht gut möglich, 
der Fleischgenuß läßt sich aber in vernünftiger Weise 
einschränken. Verboten ist dem Muselman der Alkohol in jeder 
Form; nun, in fröhlicher Stimmung schadet auch ein Glas Wein 
oder Bier nicht, vor Destillaten aber sei dringend gewarnt. Wer 
bis ans Ende der Übungen gelangt, weiß ganz genau, was er zu 
lassen hat. 
 
Am besten ist es die Übungen früh Morgens nach dem 
Aufstehen vorzunehmen; sie erfordern nicht mehr als zehn 
Minuten pro Tag. Unter Tages kann man, wenn man allein ist, 
eine kurze Wiederholung machen, ebenso Abends. 
 
Eine Vorschrift über das Gebet gebe ich nicht, das soll jeder 
mit sich selbst ab machen. Wer bittet, dem wird gegeben nach 
dem Maße, da er hat. Wer das richtig versteht, weiß, was man 
gemeint ist. Wir hatten gelesen, daß man mit dem aufgereckten 
Zeigefinger und durch das denken des Buchstabens I feinere 
Kräfte anziehe. Der Körper des gewöhnlichen Menschen ist eine 
träge Masse, die sich selbst überlassen, immer stofflicher wird. 
Um das geistige Wasser aufnehmen zu können, muß zuerst eine 
Bresche geschlagen werden, der Stoff muß erregt werden. Dies 
geschieht durch den Buchstaben I, durch den das Element Feuer 
erregt wird. Wie ich in der Geschichte der Astrologie Band I 
 
 
- 44 - 
 
 
 
angeführt habe, ist I die is Rune, die dem Mars (Feuer) 
zugeordnet ist, die Rune ar oder as gehört zu Jupiter (Wasser) 
und die othal Rune dem Merkur (Luft) an. 
 
Um das I richtig beleben zu können, stelle man sich in 
aufrechter Haltung hin, indem man dem ganzen Körper die 
Form des I gibt. Den Ann strecke man aufrecht zum Himmel 
auf und balle die Hand zur Faust. Dann recke man den 
Zeigefinger auf, er soll neben der geschlossenen Hand 
emporragen wie ein schlankes Minaret neben der Kuppel der 
Moscheh, bemerkt Scheich Jachja in seinem kleinen Buche 
"Charam ed din". Durch Denken des Vokales I belebt man den 
Finger. Eine alte Anweisung sagt: Nimm den philosophischen 
Stahl (Daumen) und setze den Magneten (das A-Zeichen) in 
Tätigkeit, der die Elemente anzieht und Dir das Wasser liefert, 
nach dem Du dürstest. 
 
Man wird bald finden, daß sich der Finger zu erwännen 
beginnt, man kann nun durch einen Willensakt diesen Strom 
durch den ganzen Körper leiten, ebenso den durch das A 
erregten Strom. Man kann das ohne jeden Schaden tun, doch 
hüte man sich, den Kopf zu beeinflussen, der muß frei bleiben. 
Man würde sonst in einen nicht ungefährlichen Rauschzustand 
versetzt werden. Durch die langsame Arbeit gelangt der Strom 
von selbst in den Kopf, wir sperren durch den Halsgriff den 
Zugang zum Kopfe wissentlich ab. Bilden wir das A-Zeichen 
und beleben es, so nehmen wir zunächst ebenfalls geistiges 
Feuer, aber auch ein wenig des geistigen Elementes Erde, das 
sich durch eine gewisse Trockenheit in der Daumenwurzel 
bemerkbar macht. Ist die gewinkelte Hand dann genügend 
vorbereitet, so beginnt sie das geistige Wasser aufzunehmen. 
 
Durch das O-Zeichen führen wir dem Sonnengeflecht geistige 
Luft zu. Ich möchte hier ein Experiment erwähnen, das mein 
Lehrer einst vomahm. Er befahl einem Schüler das A zu bilden 
und O zu denken. 
 
Nach einer Weile rief der Schüler: "O Scheich, siehe, es ist 
 
- 45 - 
 
 
 
unmöglich, sie krümmen sich von selbst." 
 
"Mein Sohn," sagte Mehemed Rafi, "du siehst, daß es 
unmöglich ist, Zeichen und Worte zu vennengen. 
 
Du kannst im A-Zeichen nur A nicht O denken, denkst du O, 
so streben deine Finger von selbst zusammen. Du siehst, daß die 
Zeichen nicht willkürlich gewählt sind, sondern in der Natur 
begründet hegen. Es ist die Aufgabe unsers Lebens, den Geist 
zu suchen, aber wir arbeiten stets im Einklänge mit der Natur. 
Du siehst aber auch, mein Sohn, daß der Geist scharf in unsem 
Körper eingreift, er formt den Körper nach seinem Bilde. Nicht 
nur das I, das A, das O belebt den Körper, alle Vokale und 
Konsonanten haben die Eigenschaft. Der I-Geist streckt den 
Körper und zwingt ihn zur aufrechten Haltung. Der A-Geist gibt 
die Breite, Würde und Festigkeit, der O-Geist verleiht Leben, 
Bewegung." 
 
Als ich, es war im Anfang meines Unterrichtes, diese Worte 
hörte, die Scheich Mehemed Rah zu einem Bektaschiderwirsch 
sprach, den er in die Ihn el miftach einführte, war ich sehr 
betroffen, einfacher hätte kein Astrologe die Wirkungen der 
Planetenkräfte präzisieren können. 
 
Für die Vorarbeit sind etwa zehn Tage nötig, es schadet 
nichts, wenn man länger die einfachen Vokale und die Silben 
übt, die Entwickelung geht dann schneller vor sich. Ist die 
Vorbereitung vorüber, so geht man zur Hauptarbeit über, die der 
eigentliche chemische Prozeß ist. In der Vorarbeit wurde der in 
den Fesseln des Stoffes hegende Geist erregt, oder wie die 
Alchimisten sich ausdrückten, die Materialien wurden bereit 
gesteht, der Boden, die Erde wurde aufgelockert, um den Samen 
aufnehmen zu können. 
 
Durch die geringe geistige Belebung des Fingers wurde Äther 
angezogen und dem Körper zugeführt; die Erscheinungen, die 
wir beobachten, sind: der Körper atmet förmlich auf, er scheint 
leichter zu werden. 
 
 
- 46 - 
 
 
 
Gehen wir nun in der Arbeit weiter, so werden wir gewahr 
werden, daß sich im Zeigefinger immer mehr Wänne 
entwickelt; dieses spitze Glied zieht infolge seiner Form mehr 
das Element Feuer an, das auch durch den Vokal i bewirkt 
werden soll. Schließlich wird die Wärme so stark, daß das Feuer 
aus der Spitze des Fingers ausflammt und mit der Luft 
schwefliche Säure bildet, die wir deutlich wahrnehmen können, 
wenn wir den Finger an die Nase halten. Die meisten alten 
Schriften vennerken als erstes die Bereitung des Sulphurs. 
Flamel schreibt darüber: Endlich fand ich das, was ich suchte, 
was ich sofort an seinem starken Gerüche erkannte; als ich dies 
hatte, vollendete ich gemächlich die Meisterschaft. 7 
 
Dieser Schwefelgeruch ist der erste Merkstein auf dem Wege. 
Nur wer ihn spürte, kann weiter gehen. Er wird dann die 
Erfahrung machen, daß sich in die gewinkelte Hand ein Strom 
ergießt, den die Alten sehr treffend mit Wasser verglichen. Das 
ist das Wasser des Lebens, von dem unsere Märchen 
schwännen, das aqua vitae der Alchimisten. Mit dem 
Schwefelgeruch hat die Zersetzung begonnen, die Putrefactio 
der Alchimie. Die alten Schriften setzen in Übereinstimmung 
mit den orientalischen Schriften eine Minimaldauer von 40 
Tagen an, in der ein gewisses Resultat erreicht werden muß; 
einige andere freimaurerische Schriften erklären jedoch, daß sie 
70, ja 90 Tage gebraucht hätten, um den ersten Grad zu 
absolvieren. 
 
Die Putrefactio, die Fäulung ist beendet, wenn der Jünger der 
Kunst einen schwärzlichen Schatten erblickt, den Rabenkopf der 
Alchimisten. 
 
Wir führen in dieser Zeit durch den Halsgriff das Wasser des 
Lebens dem Körper zu, dieses Wasser hat die Eigenschaft, alles 
Grobe aufzulösen, zu zersetzen. Hand in Hand mit dieser 
 
 
7 Albert Poisson, Nikolaus Flamel. Sa vie, ses fondations, ses Oeuvres, suivi 
de la reimpression du livre des figures, Paris 1893, Seite 173 
 
 
- 47 - 
 
 
 
zersetzenden Wirkung geht eine andere, aufbauende. Die 
feineren Kräfte im Menschen werden in den Zustand gebracht, 
daß sie erweckt werden können. Die alten Freimaurer haben die 
Geburt des geistigen Menschen sehr oft mit der leiblichen 
Geburt verglichen. Der schwärzliche Schatten, den der Jünger 
mit dem geistigen Auge sieht, ist der werdende geistige Mensch. 
Es ist nun beim Anlegen des Halsgriffs, den, wie wir schon 
vorher gesehen haben, die Alten Balneum Mariae nannten, zu 
beachten, daß er möglichst exakt gemacht wird. 
 
"Schneide der Bestie den Hals ab," sagt eine Schrift; es darf 
aber auch der Griff nicht übertrieben werden, damit ein 
langsames Ausglühen des Halses erfolgt. Es kann Vorkommen, 
und die alten Freimaurer beschreiben diesen Vorgang oft, daß 
das Feuer ausbricht und den Wirbelknochen durchglüht. 
 
Tritt diese Erscheinung ein, so darf man nicht erschrecken; 
man neige ruhig den Kopf und warte die Zeit der Heimsuchung 
ab, die furchtbare Flamme erlischt nach wenigen Minuten. Ist 
man auf die Erscheinung vorbereitet, so hat man nichts zu 
fürchten. In der Regel tritt jedoch das Durchglühen langsam und 
allmählich ein, ohne daß man etwas davon merkt. Bricht die 
Flamme aus, so ist es, als ob ein furchtbarer Dämon den 
Menschen beim Genick fasse, um ihn zu Boden zu strecken. 
 
Nach einer zweiwöchigen Übung wird kein Mensch mehr 
daran zweifeln, daß der Halsgriff chemische Veränderungen im 
Halse hervorgerufen hat. Es ist nun die Zeit gekommen, in der 
man auf der Zunge den giftigen Geschmack des Quecksilbers 
hat, wenn man mit der gewinkelten Hand durch den Zeigefinger 
die Zunge berührt. Später entwickelt sich dann der Geschmack 
des Salzes. Seton sagt hierüber: "es begann daher das Feuer auf 
die Luft zu wirken und erzeugte Schwefel. Die Luft ihrerseits 
begann auf das Wasser zu wirken und erzeugte Quecksilber. 
Auch das Wasser begann auf die Erde zu wirken und erzeugte 
Salz." Dieser Prozeß ist von den Alchimisten in der 
mannigfachsten Art und Weise beschrieben und verhehlt 
 
 
- 48 - 
 
 
 
worden. Über den Grund der Anwendung der Konsonanten und 
warum die Vokale in dieser Art wirken, will ich hier nicht 
sprechen, das würde zu weit führen und das Buch zu 
umfangreich werden lassen; wer darüber sich informieren will, 
findet im ersten Teile der Geschichte und im zweiten Bande das 
weitere. Man nehme also die Formeln als das, was sie sein 
sollen: Mittel, um den geistigen Körper zu entwickeln. 
 
Erblickt unser geistiges Auge den schwärzlichen Schatten, so 
ist die Putrefaktion beendet, und es gilt nun den werdenden 
geistigen Körper zu Entfaltung zu bringen, eine Arbeit, die 
ungleich länger dauert. Der Halsgriff oder das Marienbad 
arbeitet nur den Untergrund heraus, aus dem sich der geistige 
Mensch frei von den Fesseln des Körpers erheben soll. Der 
irdische Körper muß mortifiziert werden, damit sich der geistige 
erheben kann. Hier sei eine Anmerkung erlaubt. Diese 
Mortifikation ist vielfach mußverstanden worden, man glaubte, 
den Leib durch Askese und Weltflucht töten zu müssen. Dies ist 
natürlich nur dann ein Weg, wenn der Pilger auch innerlich 
einen völligen Gesinnungswechsel vollzogen hat. Ohne diesen 
entsteht eine falsche Mortifikation. Askese und Weltflucht 
führen in den meisten Fällen zu einer Auflösung, in dieser wird 
der Pilger eine leichte Beute aller möglichen Einflüsse; nicht die 
wenigsten Schwarzmagier sind auf diese Weise ein Raub des 
Fürsten des Schattens geworden. 
 
Die wahre Mortifikation liegt in der Sublimation, in der 
Unifikation, in der "unio mystica", in dem Einswerden mit Gott. 
Die Vereinigung beginnt mit dem Gesinnungswechsel, wodurch 
die Mortifikation des kleinen Ichs sich vollzieht und die 
Auferstehung des göttlichen Ichs stattfindet. Das ist aber das 
Ziel, das wir erreichen wollen, das wir erreichen müssen und 
können. 
 
Sind wir am Ende unserer Übung angelangt, so fühlen wird, 
wie uns unser irdischer Leib fremder und fremder wird, wir 
wachsen über ihn hinaus, wir fühlen deutlich, wie er Staub und 
 
 
- 49 - 
 
 
 
Asche geworden ist. 
 
Das ist der tiefste Punkt, der erreicht wird, wenn uns die 
Schrecken der Finsternis und des Todes umlagern. Aus diesem 
Grunde nahmen die alten Freimaurer nur mutige Männer in ihre 
Gemeinschaft auf, und die Prüfungen, denen sich der Kandidat 
unterziehen mußte, waren sehr streng. Mut und Ausdauer waren 
die vornehmsten Tugenden, die er haben mußte. 
 
Unsere Arbeit zielt dahin, dem Tode zuvorzukommen. Bei 
den Menschen trennt sich die Seele erst im Tode vom Körper, 
wir wollen diesen Abschluß unseres Lebens nicht, wir wollen 
uns mitten im Leben einem freiwilligen Tode unterziehen. Der 
Schwache erschrickt vor der Kühnheit unseres Unternehmens. 
 
Wir können die Natur nur durch die Natur besiegen, die 
niedere durch die höhere, geistige Natur. Wir bleiben streng in 
der Gesetzmäßigkeit des geistigweltlichen Universums. 
 
Ein Mensch von geringem Glauben könnte mich 
beschuldigen, daß ich Gott versuche, daß es mir an der nötigen 
Demut fehlt, die sich dem natürlichen Lauf der Dinge, so wie 
wir ihn gewohnt sind, willig unterordnet. Ihm antworte ich, daß 
ich einen Pfad des Lebens weise, der im Sinne jeder wahren 
Religion liegt, dieser Weg ist auch im neuen Testament klar zu 
erkennen. Die meisten modernen Menschen haben leider die 
heiligen Schriften ihrer Religion nicht gelesen. Wer mir aber bis 
hierher gefolgt ist und nun zurückbebt, dem rate ich, nicht 
weiter zu lesen; denn das, was ich bringe, ist nicht Milch für die 
Schwachen, sondern Speise für die Starken. 
 
Alle Religionen lehren die siebenfache Konstitution des 
Leibes. Genaue Kenntnisse erwirbt man sich hierüber am besten 
durch das Studium der rosenkreuzerischen Unterrichtsbriefe von 
Heindel, ich kann hier nur eine kurze Skizze bieten. Die 
Bezeichnungen sind archäischen Ursprunges, die deutsche 
Übersetzung gibt annähernd den Sinn wieder. 
 
Der unsterbliche Teil 
 
 
- 50 - 
 
 
 
 
 
 
 
 
1 . Atma, das Selbst, Gott in uns 
 
Sonne 
 
 
2. Buddhi, die himmlische Seele 
 
Mond 
 
 
3. Buddhi-Manas' Vernunft, 
Kausalkörper 
 
Merkur 
 
Der sterbliche Teil 
 
 
 
 
4. Kama-Manas' Verstand 
 
Venus 
 
 
5. Kama-Körper (Astralleib), 
Begierden 
 
Mars 
 
 
6. Prana, Lebenskraft (Träger ist 
der Ätherkörper - Linga-Bhuta). 
 
Jupiter 
 
 
7. Sthula-Bhuta, Körper 
 
Saturn 
 
 
Anscheinend weicht diese Gleichstellung mit der allgemein 
üblichen der Theosophie ab, wer sich aber mit den 
Planetenkräften intensiver beschäftigt hat, wird erkennen, daß 
dieser Unterschied kein wesentlicher ist. Durch die 
Herein nah me von Uranus und Neptun sind diese beiden höheren 
Oktaven des Merkur und der Venus dem zweiten Prinzip 
zugeteilt worden; wir sehen hier aber von dem entwickelteren 
Menschen ab und beschäftigen uns nur mit dem erst geistig 
werdenden. Saturn steht dort an der Schwelle, er ist dem Kama- 
Manas zugeteilt, bei uns ist er der Repräsentant des dichtesten 
Stoffes. 
 
Die letzte Vierheit nennt Paracelsus "das Tier in uns", die 
Wissenschaft des Schlüssels gibt uns den Weg, dieses Tier in 
uns zu besiegen und uns auf die Ebene der Ursachen zu erheben. 
Das ist um so notwendiger, als die Mächte der Finsternis bereits 
am Werke sind, aus dem fortgeschrittenen Menschen einen 
neuen Fallstrick zu drehen. Ich kann auch hier nur andeuten, 
man wird mich aber verstehen, was ich meine. 
 
Es sind viele unserer Brüder bereits so weit, daß sie sich von 
der Stufe sieben zur sechsten erhoben haben, daß sie imstande 
 
 
- 51 - 
 
 
 
 
sind, den Fluidalkörper, dessen Träger die Lebenskraft ist, 
auszusenden, sich zu spalten. Die Erscheinungen des 
Doppelgängers sind auf dieses Vermögen zurückzuführen, auch 
sehr viele spiritistische Erscheinungen und sonstige o kk ulten 
Erfahrungen. Nun bleibt mit dem Heraustreten des 
Fluidalkörpers dieser durch ein Band mit dem irdischen Körper 
verbunden, aber diese Verbindung ist sehr lose. Hier ist der 
Angriffspunkt, in welchem die Mächte des Schattens einsetzen 
werden und einsetzen müssen. 
 
Aus diesem Grunde ist es von Wichtigkeit, daß die 
Möglichkeit gegeben wird, den Plan der Wirkungen zu verlassen 
und auf dem Plane der Ursachen zu schauen; das ist es, was 
meine Auftraggeber wollen. 
 
Jede Gefahr verliert ihren Schrecken, wenn sie erkannt wird. 
Doch wir bleiben bei unserer Arbeit nicht stehen, wir dringen 
durch den Tod zum wahren Leben vor. Erscheint uns auch der 
Körper, wenn wir die Arbeit des Halsgriffes beendet haben, wie 
Staub und Asche, so mahnen uns die Schriften der alten 
Freimaurer: cinerem ne vilipendas. Wir achten die Asche, den 
Körper nicht gering, denn wir bedürfen seiner zum Aufbau des 
neuen geistigen Körpers. Es ist nicht genug, daß wir den 
Schatten des geistigen Körpers entwickelt haben, wir müssen 
diesem Farbe, Fonn und damit selbständiges Leben geben. 
 
Nach dem Tode das Leben. 
 
Zur Entwicklung dieses geistigen Körpers wenden wir die 
anderen Griffe an und gebrauchen dazu die Formeln des 
Propheten. Ich möchte noch, ehe ich weiter gehe, eine Stelle aus 
dem schon angeführten Flamel zitieren: "Und wahrlich, ich sage 
dir abennals, wenn du im Anfänge, nachdem du die Mischungen 
in das philosophische Ei getan, das heißt einige Zeit, nachdem 
das Feuer auf sie eingewirkt hat, nicht diesen Rabenkopf, dieses 
tiefschwarze Schwarz siehst, mußt du von neuem beginnen. 
Denn dieser Fehler ist nicht wieder gut zu machen." Das 
philosophische Ei ist der Körper, die Mischungen sind die 
 
 
- 52 - 
 
 
 
feinen Mischungen der Elemente, die wir mittels des Halsgriffes 
dem Körper zuführten. Es ist also von der größten Wichtigkeit, 
daß dieser Schatten gesehen wird, erscheint er, so ist man auf 
dem richtigen Wege. Dieser Rabenkopf wird von allen 
alchimistischen Schriftstellern erwähnt, und die nun 
erscheinenden Farben werden übereinstimmend bei allen 
beschrieben. Die Hauptfarben sind: Schwarz, Weiß, Rot. 
Zwischen Schwarz und Weiß liegen eine Menge anderer Farben, 
zwischen Weiß und Rot vor allem die Zitrinfarbe. Der geistige 
Körper entwickelt sich in diesen Farben, deren natürliche Folge 
durch zu starkes Feuer gestört werden kann oder, wie wir es 
ausdrücken wollen, durch eine zu häufige Anwendung des 
Brustgriffes. Man soll diesen Griff nicht mehr als fünfmal des 
Tages machen. Wenn auch die alten Schriften sagen: "Koche, 
koche ohne Unterlaß", so meinen sie, daß man die Geduld nicht 
verlieren solle. Ich stelle hier die Tafel des Rosarius minor und 
die Tafel des Propheten zusammen, damit der Jünger einen 
Anhaltspunkt für die Zeit hat. Vorher noch die Übersetzung 
dieser alten Schrift, die den Gang der Arbeit am offensten zeigt. 
 
"Und dies offenbare ich allein. Durch solches Regime wirst 
du in 124 Tagen die vollkommene Putrefaktion haben. Die 
Schwärze aber ist das anerkannte Zeichen der Putrefaktion. 
Ferner wirst du durch das besagte Regime ein zweites Zeichen 
haben, das eine Röte sein wird, die 30 Tage anhält und sich in 
diesen Tagen vollständig anders entwickelt. Das dritte Zeichen 
ist aber ein Grün, das in 70 Tagen durch die Wärme vollendet 
wird. Zwischen dem dritten und vierten Zeichen werden alle 
Farben erscheinen, welche man sich denken kann. Dann 
vollzieht sich dort die Ehe, die Vereinigung und Verbindung 
von Geist und Seele, denn dann herrschen beide gemeinsam, 
während früher jedes für sich unter seinem Zeichen herrschte. 
Im ersten Zeichen nämlich herrschte der Körper, im zweiten der 
Geist und im dritten die Seele. Die Zeit der Verbindung wird 
durch ein mäßig gesteigertes Regime in 70 Tagen vollzogen 
 
 
- 53 - 
 
 
 
sein. Nun wird das vierte Zeichen erscheinen, das die nützliche 
Azymation ist, und es werden 140 Tage vergehen, dann wird das 
Zeichen der Weiße erblickt:" 
 
 
Arbeit 
 
Rosaarius Minor 
 
Tafel des Propheten 
 
Vorarbeit 
 
14 Tage 
 
46 Tage 
 
Halsgriff 
 
124 Tage 
 
58 Tage 
 
Brustgriff 
 
100 Tage 
 
149 Tage 
 
Mittelgriff 
 
70 Tage 
 
236 Tage 
 
Meistergriff 
 
140 Tage 
 
311 Tage 
 
Schlußgriff 
 
28 Tage 
 
68 Tage 
 
Tage 
 
476 Tage 
 
868 Tage 
 
Mondmonate 
 
17 Tage 
 
31 Tage 
 
 
Man sieht, daß die Unterschiede erheblich sind, sie sind noch 
größer in Wirklichkeit, denn es kommt ganz auf die individuelle 
Veranlagung an, was einer in einer Woche erreicht, erlangt ein 
anderer in einem oder mehreren Monaten. Es gibt von Gott 
begnadete Jünger, die den Weg in drei Monaten durchlaufen 
haben. 
 
Die alten Freimaurer nannten den Brustgriff das Kochen. 
Während der Halsgriff eine gelinde Wärme entwickelt, wird 
durch den Brustgriff ein kräftiges Feuer entfacht. Man verfahre 
bei dem Griff folgendermaßen. Nachdem die gewinkelte hand 
durch die Formel belebt ist, das geistige Wasser aufgenommen 
wurde, ballt man sie und legt den Daumen mit der geballten 
Hand auf die linke Brust; nun winkelt man und öffnet die Hand, 
macht den Brustgriff durch Abziehen. Die Farben, die sich 
während dieser Operation zeigen, entwickeln sich aus einem 
schwachen Blau, durch Rot zum Grün. Dieses Rot nannten die 
Alchimisten das falsche Rot, die falsche Röte, im Gegensatz zu 
der Purpurfarbe bei der Schlußarbeit. Sahen sie das Grün, so 
riefen sie: "O benedicta viriditas." 
 
 
- 54 - 
 
 
 
 
Da geschmolzenes Gold einen grünen Schein zeigt, so ist die 
Meinung der Leute, die in dem alchimistischen Prozeß die 
Kunst Gold zu machen erblickten, hierdurch wieder irre geführt 
worden. 
 
Nicht dem Golde galt der freudige Ausruf, sondern der 
Freimaurer war glücklich, das Zeichen erblickt zu haben, das 
ihm bewies, daß er auf dem richtigen Wege war. 
 
Die Farbe des Grün wird von Tag zu Tag frischer, wenn sie 
dem Grün einer Frühlingswiese gleich geworden ist, kann man 
die Arbeit abbrechen und weiter gehen. 
 
Man geht nun zum Mittelgriff und den angegebenen Fonnein 
über. Das Verfahren ist das gleiche wie beim Brustgriffe. Die 
Farben, die sich entwickeln, stellen eine wahre Symphonie von 
Farben dar. Blau, Gelb, Rot sind in allen Schattierungen 
vertreten, die alten bezeichneten dieses Spiel als 
Pfauenschwanz; nach und nach verblassen die Farben und zum 
Schluß der Arbeit stellt sich ein gelbliches Weiß dar. 
 
Man ziehe den Griff nicht mehr als fünfmal den Tag, besser 
ist es nur dreimal, da ein zu Viel die ganze Arbeit gefährden 
kann. Es sei immer wiederholt, daß es unmöglich ist, durch zu 
intensive Arbeit diese zu beschleunigen. 
 
Geduld will bei dem Werke sein, 
 
Ein stiller Geist ist jahrelang geschäftig, 
 
Die Zeit nur macht die feine Gährung kräftig 
 
An dieser Stelle möchte ich die Tschakras kurz besprechen. 
Das Wort kommt aus dem Sanskrit und bedeutet das Rad 
(tschakram, der Plural tschakrani). Jung Stilling bezeichnet sie 
als Flämmchen, weil sie in beständiger flammender Bewegung 
sind. Die alten Freimaurer nannten sie mit dem Namen der 
sieben Planeten; wenn sie auch dieses Bezeichnung für andere 
Dinge gebrauchten, so ist aber nur scheinbar ein Widerspruch. 
Wie ich in der Konstitution des Menschen angedeutet habe, 
kann man auch die einzelnen Konstitutionen mit den Planeten 
 
 
- 55 - 
 
 
 
sinngemäß bezeichnen. Ihre Stellung zu einander beschreibt Abt 
Johannes Tritheim von Spanheim . 8 Wir finden in den Schriften 
gewöhnlich folgendes Schema, das in konzentrische Kreise 
eingeschrieben ist; ich gebe es, da ich die Symbole venneiden 
will, in anderer Form wieder. 
 
Saturn Zirbeldrüse 
Jupiter Stirn 
Mars Halsgrube 
Sonne Herz 
Venus Magengrube 
Merkur Nabel 
Mond Geschlechtsteile 
 
Die Sonne steht im Mittelpunkte der konzentrierten Kreise. 
Saturn oben, Mond unten. 
 
Diese Tschakras oder Flämmchen sind nichts anderes als 
Organe des geistigen Körpers. Der Benediktiner Basilius 
Valentinus spricht von ihnen mit folgenden Worten: "Sechs 
Städte durchwandert der König am himmlischen Finnament, 
aber in der siebenten behält er seinen Sitz." Es seien hier auch 
die Untersuchungen Staudenmayers erwähnt, der in seinem 
Buche "Die Magie als experimentelle Wissenschaft" nachweist, 
daß verschiedene Nervenbündel im Menschen besonders erregt 
werden können und besondere Wirkungen zeitigen. Wir führen 
diesen leicht erregbaren Stellen die geistigen Kräfte zu und 
bilden so den geistigen Körper. 
 
Ist das gelbliche Weiß erreicht, so wandelt man dieses durch 
den Meistergriff und die Formeln in das strahlende Weiß um. 
 
Hat man das vollkommene Weiß erreicht, so geht man zum 
Schlußgriff mit der Fonnel na über und erreicht damit die 
Purpurfarbe und das Höchste. Die Entwickelung führt durch ein 
 
 
: Tractatus chemicus in Band IV Theatmm chemicum. 
 
 
- 56 - 
 
 
 
Gelb zur vollen Röte. 
 
Ich schließe mit den Worten Heinrich Khunraths: "Mit 
eigenen Augen sah ich das Gold, nicht das gemeine, sondern das 
der Philosophien, mit den Händen berührte ich es, mit der Zunge 
schmeckte ich es, mit der Nase roch ist es. Wie wunderbar ist 
doch Gott in seinen Werken." 
 
 
- 57 - 
 
 
 
IV Schlusswort 
 
 
Ich habe alles gesagt, was zu sagen ist, nur die Aussprache der 
arabischen Worte sei noch erwähnt. Sie werden so 
ausgesprochen, wie sie geschrieben worden sind, die 
Transskription ist sehr genau. Das s wird wie das S in Rose 
ausgesprochen und ebenso das Z. Man sagte also nicht natzim, 
sondern nasim. Bei den mehrsilbigen Worten liegt der Ton auf 
der zweiten Silbe, alam - aläm. Das ch ist ein Kehllaut, der dem 
Deutschen Schwierigkeiten bereiten wird, es ist schärfer wie das 
ch in ach, es liegt mehr nach dem k zu. 
 
Die Wissenschaft des Schlüssels wird im Arabischen auch die 
Wissenschaft der Wage genannt Ihn el nizan. Auch findet man 
ihn el quimija die Wissenschaft der Chemie. Sie ist uraltes Gut. 
Gegen 900 nach Chr. finden wir sie in Venedig, wo durch 
Aufnahme der syrischen Hiramlegende und durch die 
Verknüpfung der einzelnen Grade mit dem Bau des 
salomonischen Tempels der Grundstein zur Freimaurerei gelegt 
wurde, damit wurde die Wissenschaft Logenmonopol. 
 
Die alten Freimaurer dachten aber nie daran, sie als solches zu 
betrachten, denn dazu waren damals die alchimistischen Bücher 
zu weit verbreitet. Sie legten aber ein großes Gewicht auf die 
Verschwiegenheit, weil man befürchtete, durch die Preisgabe 
des Geheimnisses sich dem Gespötte der Leute auszusetzen. 
 
Nun mag man spotten! Aus einem alten Traktat des 
österreichischen Freimaurers Lampspring, der um die Mitte des 
XIV. Jahrhunderts lebte, seien die Worte angeführt, die ich 
versprochen hatte: 
 
Wenn ihr mich recht und wohl versteht 
 
Dann sollt ihr frei vom Irrtum werden. 
 
Nichts ist wichtiger als das eine, in dem alles andere verborgen ist. 
 
Lenkt deshalb Euren Sinn nicht ab. 
 
Kochen, Zeit und Geduld sind Euch nötig. 
 
 
- 58 - 
 
 
 
Wenn ihr die edelsten Flüchte ziehen wollt. 
 
Nichts verdrieße Euch Zeit und Arbeit, 
 
Denn Samen und Metalle dürft Ihr stets nur mäßig kochen. 
Von Tag zu Tag und vielleicht wochenlang. 
 
Dann werdet Ihr in dieser unscheinbaren Sache 
 
Das ganze Werk der Philosophie finden und vollenden 
 
Was freilich den meisten Menschen ganz unmöglich erscheint. 
 
Da es sich um eine so einfache und leichte Arbeit handelt 
 
Wenn wir sie anders kund täten und zeigten 
 
Würden uns gewiß Männer und Weiber und Kinder verspotten 
 
Drum seid bescheiden und verschwiegen 
 
Dann werdet Ihr in Frieden leben und ohne Sorge sein 
 
Nicht nur dem Nächsten, auch Gott gegenüber 
 
Der die Kunst gibt und sie verheimlicht wissen will. 
 
 
Man führt die Alchimie auf Hermes Trismegistos zurück, 
einer seiner Aussprüche sei zum Schlüsse wiedergegeben und 
dabei die Erklärung, die ein moderner Forscher gibt. 
 
"Wenn Du nicht den Körpern ihren körperlichen Zustand 
nimmt und wenn Du die körperlosen Substanzen nicht in Körper 
umbildest, wirst Du nicht erreichen, was Du erwartest." Wer 
dies Buch zu Ende las, wird wissen, was damit gemeint ist, und 
wie Barthelot irrt, der erklärt: "Wenn man den Metallen nicht 
ihren metallischen Zustand nimmt, und wenn man die Metalle 
nicht aus den unmetallischen Stoffen gewinnt, so wird die 
Metallverwandlung nicht gelingen." 
 
 
- 59 - 
 
 
OEBPS/toc.xhtml
		Section 1





